# مقدمه ای در اسلام شناسي

حلد ۱

( بابک دوستدار) چاپ دوازدهم

على ميرفطروس

نشر نيما

### فهرست مطالب

پشگفتار مقدمه ۱- ۹ - ۱۱ ۱- حضرت محمد و پیدایش اسلام

زمینه های اجتماعی و فرهنگی (۱۵) تأثیر عقاید زرتشتی (۲۲) " اَمَی بودن" پیغمبر (۲۹) ماجرای " غرانیق" (۳۰) مهاجرت به مدینه و تحکیم قدرت سیاسی مذهبی (۲۹) اشراف مکه اسلام را می پذیرند (۳۳) مرتد شدن کاتب وحی (٤٢) کسب غنائم، انگیزة اصلی جنگ های اعراب (٤٣) اسلام و مالکیت (٤٥) تعالیم اخلاقسی اجتماعی قرآن و محدد (۵۰) بردگی در اسلام (۵۵) زن از دیدگاه اسلام (۵۷) ماهیت "برابری و برادری اسلامی" (۵۹) مرگ حضرت محمد و ظهور اختلافات (۹۲)

۲۔ حکومت خلفای راشدین ۔ ۹۳ - ۹۳

ماجرای ستیغه (۱۷) غدیر خم و مسألهٔ جانشینی حضرت علی (۱۸) برگشتن تدوده هما از اسلام و ظهور پیغمبران جنیند (۷۲) حملهٔ اعتراب بنه اینران (۷۹) اشتراف اینرانی، اسلام را قبول می کنند (۷۹) قتل عمر: انعکاس از نارضایتی توده ها (۸۱) مقاوست ایرانیان در برابر اعتراب (۸۳) جنگ جمل (۸۸) جنگ صفین (۸۹) خوارج (۹۰) جنگ نهروان (۹۲) قتل حضرت علی (۹۲)

منابع ومآخد

117-1-4

1.7 \_ 40

فامتامه

**فهرست مطالب** بیشگفتار

مقدمه

منابع ومآخد

فامنامه

۱ ـ حضرت محمد و پیدایش اسلام

۲ ـ حکومت خلفای راشدین

11\_9 7F\_1F 9F\_70

۷ \_ ٥

1.7 - 40

117-1-4

## **پیشگفتار** بر چاپ دوازدهم

اسلام و علل با عواصل گسترش آن در شبه جزیرهٔ عربستان و کشورهای مفتوحهٔ (از جمله در ایران) فصل ناشمام با دنباله داری در پژوهش همای تاریخی بشمار می رود، از این رو هر پژوهش تنازه ای می تواند دریچهٔ نوینی بر این " فصل ناشمام" بگشاید.

بیش از ۲۰ سال از چاپ نخست کتاب حاضر می گذرد و با آنکه در این سال ها پژوهشی های بسیار ارزشمندی در تاریخ اسلام منتشر شده اما گریا علاقمندان به تاریخ اسلام به این کتاب کوچک، عنایتی خاص داشته و هم از این روست که اینک چاپ دوازدهم آن انتشار می یابد.

در فروردین ماه ۹۷، بودند روشنفکران بسیاری که چاپ و انتشار این کتاب را در شرایط سیاسی آن روزِ ایران، نوعسی " خطرکردن"، "نابهنگام" و "بی اطلاعی از مبانی اسلام راستین " قلمداد می کردند. در واقع، شرایط سانسور و وجود نوعی تقیه و ذهنیت اسلامی در میان محققان ما و در تنیجه، عدم انتشار هرگونه اثر تحقیقی "برخلاف شهرع

انور اسلام"، ضمن رواج خرافات مذهبی و تقویت شبکه های دینی،
باعث شد تا بسیاری از روشنفکران ایران نیز با کم بها دادن به
مطالعات تاریخی و عدم شناخت مبانی عقیدتی اسلام و نقش روحانیت
در تاریخ معاصر ایران و خصوصاً با ناآگاهی از عقایسد سیاسیاجتماعی آیت الله خمینی، از ایفای نقش تاریخی خویش در آگاهی،
سازماندهی و هدایت توده ها باز بمانند... و اینچنین بود که در خلاه
آگاهی های تاریخی و در فقدان مطالعات و تحقیقات روشنگر،
شبکه های سنتی و سراسری روحانیت توانستند روز بروز تقویت شوند و
بعنوان پایگاه های اصلی تبلیغات روحانیون، سرانجام در بهمین ماه ۵۷
بصورت اهرم مهمی در بسیج مردم و انتقال قدرت از شاه به آیت الله
بصورت اهرم مهمی در بسیج مردم و انتقال قدرت از شاه به آیت الله
خمینی عمل نمایند.

بی تردید، اسلام، بعنوان یک پدیدهٔ تاریخی و اجتماعی، برای جامعهٔ
۱٤۰۰ سال پیش شبه جزیرهٔ عربستان، عاملی پویا، متکامل و مترقی بود،
اما تلقی آن بعنوان یک "پدیدهٔ پویا برای بشریت متکامل در همهٔ
زمانها و مکانها" یا "دینی که بر قلهٔ همهٔ ایدئولوژیها و اندیشه های
حاکم بر ذهن قرن بیستم قرار دارد" نه بسود اسلام است و نه بسود تاریخ و
تحولات تاریخی

۱ - برای آگاهی از چنین تلقی هائی در نزد روشنفکران اسلامی ایران نگاد کنید به:
مالکیت، کار و سرمایه از دیدگاه اسلام، دکتر حبیب الله پایدار (ح. پیسان)، صبص
۱۸، ۹۷، ۲۱۷، ۲۳۱ - ۲۳۲ و ۲۲۱ - ۲۲۱ جزمیت فلسفهٔ حزبی ( نقدی بر اسلام
در ایران پطروشفسکی)، ابوذر ورداسبی، صبص ۱۵۸، ۱۵۸ - ۱۱۸۸ جهت گیری
طبقائی در اسلام، دکتر علی شریعتی، صبص ۲ - ۳؛ اسلام و مالکیت، سبید محمود
طالقائی، صبص ۲۲۳ - ۱۲۲۶ حسین، وارث آدم، دکتر علی شریعتی، ص ۲۵۵؟

حضرت محمد، همانگونه که خود تأکید کرده، انسانی بود مشل دیگر انسان ها با همه ضعف ها، بلندپروازی ها ، خشم ها، علایت ، آرزوها، هوس ها و کمبودهای یک انسان، بنابراین در تحلیل زندگی یا تصویر شخصیت پیغمبر اسلام باید از افسانه سازی ها و اغراق پردازی های رایج پرهیز کرد و حضرت محمد را تنها در پرتو روایات معقول و اسناد معتبر تاریخی و خصوصاً براساس تعالیم و اقدامات عملی وی بازشناخت. به عبارت دیگر، در بررسی تاریخ اسلام باید عقل نقاد را پایه بررسی ها و داوری های خود قرار داد و نه ایمان و تعصب مذهبی را.

کتاب حاضر، بیست سال پیش و در لحظات حساس و شرایط شتابناک سیاسی آن روز ایران که به "انقلاب اسلامی" انجامید، تهیه شده بود. مخاطبان واقعی این کتاب کوچک، قشرهای اجتماعی معینی بودند، از ایسن رو، در نگارش آن، ایجاز و اختصار بسیار بکار رفته است، کمبودها و ضعف های موجود کتاب، هم از آن "شرایط شتابناک" و هم از این "ایجاز و اختصار بسیار" است. عدم بضاعت موقف نیز بی تردید بر این کمبودها و ضعف ها افزوده است.

شاید لازم بود که چاپ جدید این کتاب، مفصل تر و با فصل ها و بخش هـای جدیـدی منتشر گردد، امـا گفتـنـی است کـه ایــن کــتاب

١ – قَلَ إِنَّمَا أَنَا بِشُرَ مِثْلُكُم: سورة كهف، آية ١١٠؛ سورة فصلَّت، آية ٦.

اسلام شناسی، دکتر علی شریعتی، ج ۱، ص ۱۹۷۷ نشریهٔ مجاهد، شمارهٔ ۲۷۱، ص۲۰ مقالهٔ محمدعلی توجیدی؛ پیرامون انقلاب اسلامی، مسرتضی مطهبری، صص۵ عد ۵ و مقایسه کنید با: طلوع انقجار (پیام و پیامآور)، علی اصغر حاج سیدجوادِی، صِ۷. م

کوچک، حاصل شور و شراره های جوانیِ من است و بسی تردید یاد آوری
یا نگاه کردن به "راه های طبی شدهٔ جوانی"، خاطره انگیز و آموزنده
است و می تواند در تصحیح یا تعالیِ نظر مولف، مفید باشد، هم از این
روست که در تجدید چاپ های متعدد این کتاب، مولف از تفصیل یا
تکمیل آن پرهیز کرده، خصوصاً اینکه در جلد دوم کتاب، از مطالب و
موضوعات تازه ای سخن رفته است. با اینحال اصلاحات یا اضافات
چندی در چاپ حاضر صورت گرفته است.

مردم ایران در تجربهٔ خونین و هولناک سال های اخیر به
آگاهی های فراوانی دست یافته اند. در چنین شرایطی است که
بردسی های روشن تری در بارهٔ اسلام و پیشوایان آن از اهمیت بیشتری
برخوردار می شود.

اگر این کتاب کوچک، پرتو کمرنگی در مطالعات اسلام شناسی بشمار آید، مولف خود را مسرور و اجرِ خویش را مشکور خواهد یافت.

علی میرفطروس اکتبر ۱۹۹۸

#### مقدّمه

کتاب حاضر، نتیجه سال ها تحقیق و تفکر من در زمینه شناخت اسلام است. از آن هنگام که اسلام را، بعنوان یک نظام عقیدتی و اجتماعی، برای توضیح بسیاری از پدیده ها نارسا و ناتوان یافتم، کوشیدم تا ب برخورداری از یک بینش علمی و درک فلسفه تاریخ، با اسلام برخوردی و اقع گرایانه و در عین حال انتقادی داشته باشم و بر این اساس، زمیشه ای برای مطالعات و تحقیقات خود فراهم ساختم.

ناآگاهی عمومی مردم در بارهٔ زمینه های پیدایش اسلام و چگونگی تعالیم اخلاقی و اجتماعی آن و بخصوص کوشش های برخی از روشنفکران مسلمان که با ارائهٔ تشوری های التقاطمی و با تعبیرهای دلخواه و تفسیرهای فریبنده از احکام اسلامی (از جمله مالکیت)، "جامعهٔ بی طبقهٔ توجیدی" و "برابری اسلامی" را شعار خود قرار داده اند، همه و همه، بررسی دقیق تاریخ اسلام را لازم و ضروری می سازد. بر این اسامی، مؤلف معتقد است که بررسی و مطالعهٔ تاریخ اسلام، امروزه، وسیلهٔ مناسبی در مبارزهٔ مردم برای دور ماندن از اشتباه و سلاح قدرتمندی برای دستیابی آنان به آگاهی بیشتر و آینده ای

روشن تر می باشد.

مولف كوشيده است كه در طول تحقيقاتش، بجاى تكيه بر ذهنيات خود، بر انبوهى از اسناد اسلامى و مدارك تاريخى متكى باشد، با اينحال اميدوار است كه نسبت به شيوهٔ علمى تحقيق، وفادار مانده باشد.

لازم بیاد آوری است: مولف نخواسته که بشیوهٔ مرسوم بعضی محققان، با بهم بافتن مطالب تکراری و زاید، بر "قطر" و "وزن" کتاب خود بیفزاید، بلکه کوشیده است که بیشتر به جنبه هائی از تاریخ اسلام توجه نماید که از طبرف اکثر مورخین و محققین، اشارهٔ چندانی به آن ها نشده است، از این رو: در این کتاب، خوانندگان گرامی به مسائل و وقایعی از تاریخ اسلام آشنا می شوند که شاید تازه و برای اولین بار باشد.

این کتاب، گوشه هائی از تاریخ اسلام را \_ از آغاز ظهور حضرت محمد تا قتل حضرت علی \_ ببررسی می گیرد. محدود کردن تحقیق در این مقطع زمانی برای آنست که خوانندگان، خصوصاً با "اسلام راستین" (که امروزه با نام "نبوی" و "علوی" از "اسلام اُموی" و "صفوی" متمایز می گردد) آشنا شوند. بدیهی است که پرداختن به تاریخ اجتماعی \_ سیاسی اسلام در دوره های بعد، بر عهدهٔ کستاب ها و تحقیقات دیگر می باشد.

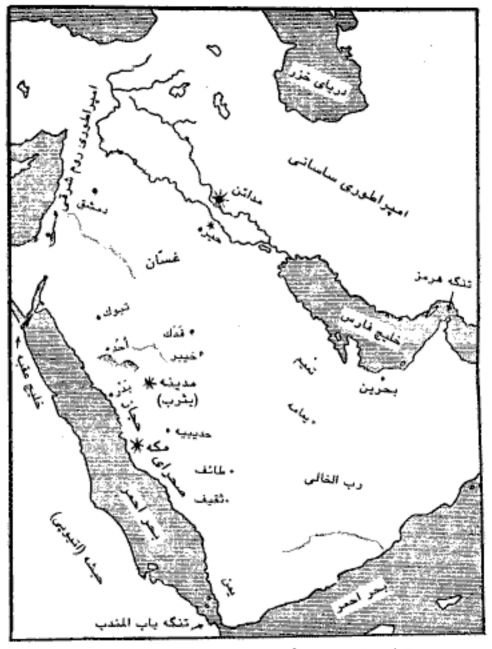
مؤلف بخوبی می داند که بسیاری از مطالب و مستندات این کتاب، "خوش آیند" دشمنان آگاهی و " مورد پسند" بسیاری از دوستان مذهبی

ما نخواهد بود، بما اينحال اميدوار است كه چاپ و انتشار اين كتاب، زمینه ای برای آغاز بحث های اساسی در بارهٔ اسلام و چگونگی پیدایش، گسترش و سلطهٔ آن، خصوصاً در ایران، باشد. در پیرتو چنیین بحث هانسی است که می توان به غنای حافظهٔ تاریخی جامعه کمک کرده و به آن، جهت دستیایی به آینده ای روشن تر، مدد و یاری رساند.

اسلام شناسی (۱)

بابك دوستدار

ظهور حضرت محمد و پیدایش اسلام



موقعيّت شبه جزيرة عربستان، هنگام ظهور اسلام

# در دست تهی

# زمینه های اجتماعی و فرهنگی

جامعهٔ عربستان بهنگام ظهسور اسلام دارای اوضاع اقتصادی-اجتماعی پیچیده ای بود: از یکطرف، وجود جماعت های طایفه ای و از طرف دیگر، وجود مناسبات برده داری، بازرگانی و روابط پوئی و کالائی .

موقعیت جغرافیانی شبه جزیرهٔ عربستان و قرار داشتن آن در مسیر راههای بازرگانی ایران و روم شرقی (بیزانس) باعث شده بسود ت

۱ - در این باره کافی است بنانیم که در قرآن حدود ۷۰ آیه در مورد معاصلات بیخ
 ( خرید و فروش)، قرض و بخصوص ربا آمده است. علاوه بر این، کاروانی که عوجب جنگ بدر گردید معادل ۵۰ هزار دینار طلا ( معادل ۲۰۰ کیلو طلا) کالا و اجسناس تجارتی حمل می کرده و از بیش از ۲۵۰۰ شتر تشکیل می شده است.

حضرت محمد نیز توصیه می کرد: هر کس که سه بازار ما چیزی وارد کند، مانند آنکس است که در راه خدا جهاد می کند... تاجران پیامبران این جهان و متولیان وفادار الهی در روی زمین می باشند: نهج الفصاحه، حضرت محمد، ص ۱۲۷۸ اسلام و سرمایه داری، ماکسیم رودنسون، صص ۵ سا ۵ و ۵۸. لامنسس Lammens در تحقیق ارزشمند خود از پیدایش اسلام و حکومت حضرت محمد در مکه بسنام "جمهوری تجاری" نام می برد. نگاه کنید به:

République Marchande, Bayrout, 1910.

روابط قبیله ای و مناسبات طبقاتی در این شبه جزیره درهم متداخل شوند.

از قرن دوم تا هفتم میلادی، در شمال شبه جزیرهٔ عربستان ( لخم و غسان) دولت هاتی پدید آمدند که در رأس آن ها، سلاطینی از قمبایل " لخم" و "غسان" قرار داشتند".

پس از تصرف یمن در زمان پادشاهان ساسانی (در اواخر قرن ششم میلادی) از اهمیت و اعتبار راه های کاروان رو یمن حجاز که تا ایالات بیزانس (روم شرقی)، سسوریه، فلسطین، مصر، حبشه و هندوستان امتداد می یافت، کاسته شد و این امر، جامعهٔ عربستان را دچار بحران اقتصادی اجتماعی شدیدی ساخت. همچنین حملهٔ حبشی ها برای تصرف مکه و خانهٔ کعبه در بیداری و همبستگی مردم حجاز موثر بود، تأثیر این حمله چنان بود که اعراب، آن سال را مبداء تاریخ خود قرار داده و آنرا "سال فیل" (عام الفیل) نامیدند.

در آغاز قرن هفتم میسلادی، مجموعه شرایط اجتماعهی و افتصادی و نیز حملات و جنگ های رقابت آمیز دولت های ایران و روم شرقی (بیزانس) برای تصرف راه های بازرگانی عربستان، زمینهٔ تحولات مهمی را در این منطقه فراهم ساختند.

ظهور اسلام در جامعة عربستان، بـا ايـن تحـولات اجتماعـي و

۱ - برای آگاهی از دولت های پادشاهی و " فتودالی" شبه جزیرهٔ عربستان .. قبل از ظهرر اسلام .. نگاه کنید به: صروح الذهب، مسعودی، ج ۱، صحص ۱۹۲۱ و ۱۹۷۰ و ۱۹۸۰ میلیسپ ۱۹۸۹ میلیسپ ۱۹۸۹ و ۱۹۸۹ تاریخ عبوب، فیلیسپ حستی، ج۱، صحص ۱۹۸ میلیسپ نقسی زاده، حیستی، ج۱، صحص ۱۹۸ مقالهٔ " عربستان قبل از اسلام، سلطنت های قدیم عربی"، عطسارد: صحص ۱۹۹ مقالهٔ " عربستان قبل از اسلام، سلطنت های قدیم عربی"، عطسارد: نشریهٔ دانشکله ادبیات دانشگاه تبریز، تیرماه ۱۹۳۷، صحص ۲۷ ـ ۵۰.

آغاز یک نهضت سیاسی-مذهبی، رابطة اساسی داشت.

از عقاید و باورهای مذهبی مسردم مکه - قبسل از اسسلام -اطلاعات زیادی در دست نیست ٔ ، ب این حال می دانیم که پیش از حضرت محمد، پیغمبرانی در نقاط مختلف عربستان به دعــوت مـردم و نهی از پرستش بت ها برخاسته بودند که ذکر چند تن از آنها در قرآن هسم آمده است، مانند: "هود" در قوم عاد، "صالح" در قوم ثمود و "شعيب" در مدين مورخين عرب از حنظلة بن صفوان، خالدبن سنان، عامرين ظرب عدواني و عبدالله قضاعي نام مي برند. قسس بـن سـاعدة ایادی نیز که خطیبی توانا و شاعری قصیح بود، در کعبه و در بازار عكاظ با خطبه ها و اشعار خود، مردم را از پرستش بت ها منع ميكرد. همچنین امیــة بن ابوصلت که اهل طائف و از قبیلة بـنـی ثقیـف و پـسر خالهٔ پیغمبر بود<sup>۳</sup> و نیز از بزرگان و مشاهیر حنفا بشمار میرفت مردم را به خداشناسی و یکتاپرستی دعوت میکرد. او به شــام و دیگـر شــهرهای عربستان سفر میکرد و بها راهبان و علمای پهود و مسیحی گفتگو می نمود. در آنجا بود که خبر ظهور محمد را شنید و معروف است که آن دو با هم ملاقات کردند ولی ابوصلت اسلام نیاورد و به طانـف رفت و به پاران خود گفت: من بیش از محمد از کتاب و اخبار ملت ها اطلاع دارم و علاوه بر این، زبان آرامی و عبرانی نیز میدانم، پس برای

۱ - در ایین بازد، مسعودی در کتاب مبروج الذّهب (ج۱، صبص ۱۹۰۵-۰۰۰) و هشام بسن محمد کلبی در الاصنام (صبص ۲۳-۲۷) اطلاعیات ارزنده ای بدست داده اند.

۲ – قرآن، سورهٔ اعراف، آیدهای ۹۳ و ۲۰.

٣ - تاريخ عرب، ج ١، ص ١٣٦.

نبوّت، لايق تر و برحق ترم'.

همزمان با ظهور محمد، شخصی بنام مسیله نیز دعسوی پیغمبری کرد. مسیله نامه ای به حضرت محمد نوشت و گفت که: من نیز با تو در پیغمبری شریکم و باید نفوذ و تسلط بر عربستان را با یکدیگر قسمت کنیم. محمد در پاسخ به نامهٔ مسیلمه، مردی بنام رحال را نزد او فرستاد، امّا فرستادهٔ محمد تحت تأشیر مسیلمه قرار گرفت و پیرو او گردید و گفت: "مسیلمه در کار رسالت با محمد شریک ست و محمد نیز اعتراف کرده است". با اینحال در قبول دعوت مسیلمه مشکلات بسیاری بروز کرد. دعوی رسالت و ادعای پیغمبری در شرایط خاص جامعهٔ عربستان نیازمند به فردی آگاه تر و کارآزموده تر بود و این همه، در شخصیتی بنام محمدبین عبدالله وجود کامل بود و این همه، در شخصیتی بنام محمدبین عبدالله وجود کامل

表

محمد از طایفهٔ بنی هاشم قبیلهٔ قریش، در مکه تولد یافت". شهر مکه بخاطر خانهٔ کعبه و وجود سیصد و شصت بُست متعدد در آن، زیارتگاه عموم ساکنان جزیرهٔ العرب بود. هر یسک از ایس بُت ها مسورد پرستش قبیله و طایفهٔ معیسنی بود و هر ساله زُوار و مسافران زیادی

۱ - مروج الذهب، ج۱، صص ۱۲ - ۱۱۲ بیست و سه سال نبوت، صص ۲۷ - ۲۷.
 ۲ - نگاه کنید به: سیرت رسول اله (سیرة النبسی)، ایسن هشماً، ج۲، صصص ۲۰۲۱ - ۱۰۲۸ و ۱۰۲۸ - ۱۰۵۹ تاریخ طبسری، ج٤، صصص ۱۰۲۸ - ۱۴۲۹ آثارالباقیه، ابوریحان بیرونی، ص ۲۲۹ تاریخ سیاسی اسلام، حسن ابراهیم حسن، ج۱، ص ۲۲۹.

٣ - قرآن در سورة انعام، آية ٩٢ و در سورة شورا، آية ٧ از مكه بنام " اُم القرا" ياد ميكند.

برای زیارت بت های مورد پرستش خود، به مکمه هجوم می آوردند، از این نظر خانهٔ کعبه را میتوان " معبد پانتنون اعراب" دانست .

شهر مکه بخاطر نزدیکی به بحر احمر (دریای سرخ) و بواسطهٔ قرار داشتن بر سر راه تجارتی یمن به شام، فلسطین و مصر، از قدیم اهمیت فراوانی داشت. این شهر، از شهرهای مهسم کساروان رو و از کانون های مهم برخورد اقوام و آنین های گوناگون بود، هر سال کاروان های عظیمی، حامل کالاها و اجناس گوناگون از مکه به دیگر نقاط حرکت میکردند، مثلاً کاروانی که در سال ۱۲۶ میلادی از طرف بازرگانان مکه برای عزیمت به سوریه آماده شده بود معادل پنجاه هزار دینار (معادل بنجاه هزار دینار (معادل حرکت کیلو طلا) کالا بار داشته است و صدها مرد غرق در سلاح، همراه کاروان ها حرکت میکردند .

بازار عکاظ در مکه، صرکز تجارت و ایستگاه مناسبی برای برخورد عقاید و عرضهٔ آداب و آئین های مختلف شده بدود و محمد از دوران جوانی در سخنرانی هائی که معمولاً در این بازار تشکیل می شد حضور می یافت.

بطوریکه گفتیم: محمد در قبیلهٔ قریش دیده به جهان گشود. ایس قبیله از معتبرترین و بانفوذترین قبایل عربستان بسود و مسردم آن بخاطر مسافرت های بازرگانی و رابطه با اهالی شام و عبراق از سایر اعبراب آگادتر و آزموده تر بودند. محمد از دوازده سالگی همراه عمویش (ابوطالب) برای تجارت و بازرگانی به بسیاری از شهرها و

۱ – پانتشون: معبد بزرگی بود که مجمع خدایان یونان باستان بود.

۲ – تاریخ طبری، ج ۳، ص ۱۹۳۹ اسلام در ایبران، پطروشفسکی، ص ۱۱۷ تاریخ عرب، ج ۱، ص ۱۳۱.

افکار و اندیشه های اجتماعی و مذهبی روزگارش آشنا گشت. آگاهی و تبحر محمد در امور بازرگانی (در سن ۲۰ سالگی) به اندازه ای بود که خدیجه (بیبوهٔ شروتمند و یکی از بزرگترین بازرگانان مکه) سرپرستی امور مالی و تجارتی خود را به او واگذار کرد، و سرانجام نیز بعد از مدتی، محمد در سن ۲۶ سالگی با خدیجه ازدواج کرد در حالیکه خدیجه، خود ۶۰ سال داشت!

قبایل عربسستان رفت و آمد داشت و در این سفرها، او با

باید بخاطر داشت که مکی ها و بعضی دیگر از قبایل شبه جزیرهٔ عربستان پیش از ظهور اسلام، "الله" را بعنوان خالسق بزرگ و یکتائی که بهنگام خطر باید به او پناه برد، می شسناخته اند، ایس امر از آیات قرآن نیز بخوبی استنباط میشود"، همچنین نام پدر پیغمبر (عبدالله) نیز خود دلیل دیگری بر آشنائی مکی ها با مفهوم "الله" است.

آمدن یهودی ها به حجاز در وضع اجتماعی اعراب آن منطقه تأشیر بسیار داشت. مراسم حج، طبلاق، نکساح، بسرگزاری رسسوم و آئین های عید، انتخاب کاهن و امثال آن، مطالبی بود که حجازی ها از یهودیان آموختند".

مسیحیت در قرون قبل از اسلام بسین اعراب رواج داشت و گرویدن غسانی ها به عیسویت، از علل عمده انتشار دین مسیح در بین اعراب بود. یهودی ها و مسیحی های ساکن حجاز (بخصوص مدینه) بهنگام سختی و اختلاف، از ظهور مسیح یا پیغمبری یاد میکردند که در همسین نزدیکی ها

۱ ـ نگاه کنید به: سیرت رسول اله ( سیرة النبی)، ج ۱، صص ۱۹۵ ـ ۱۹۷. ۲ - سورة لقمان، آیه های ۲۵ و ۴۳؛ سورهٔ انعام، آیه های ۱۰۹ و ۱۳۹، سورهٔ یونس، آیهٔ ۲۲؛ سورهٔ زخرف، آیهٔ ۴۸؛ سورهٔ زمر، آیهٔ ۳ و سوره های دیگر.

۲ – تاریخ تمدن اسلام، جرجی زیدان، ج ۱، ص ۱۲.

(ناحیه حجاز) ظهور خواهد کرد'، گروه مذهبی دیگری نیز بنام صابئین در مکه ساکن بودند که در قرآن از آنان نام برده شده است<sup>۲</sup>. این گروه مذهبی از پیروان یحیی بن زکریا (پیغمبر) بودند و به الله و معاد اعتقاد داشتند. صابنین مخالفت شدیدی نسبت به یهود، مسیحیان و مسلمانان ابسراز می کردند، اما با دین زرتشتی مخالف نبودند بلکه غالب آداب و رسوم و مقداری از عقاید دینی شان با دین زرتشتی تطابق داشت<sup>۳</sup>. همچنین در شهر مکه گروهی بنام حنفا زندگی میکردند کمه خداپرست بودنـد و آشین و اعتقادات شان ترکیبی از آئین ها و باورهای یهودی و مسیحی بود، در قرآن از جماعت حتفا نيز ياد شده است أ. محمد ضمن معاشرت با جماعت حنف حداقل با یکی از آنها، بنام ورقة بـن نوفـل (عصوزاده خدیجـه)، آشـنائي و دوستی نزدیک داشت. ورقه بخوبی از محتوای کتاب هسای یهسودی و مسيحي آگاه بوده بطوريكه بخش هائي از كتاب انجيسل را بـه عـربي ترجمـه کرده بود. ظاهراً محمد بوسیله ورقـهٔ بن نوفل با ادیان و مذاهب دیگر آشسنا شد. منابع مختلف تاریخی نقش نوفیل را در تشویق و تلقین محمد به پیغمبری بخوبی نشان میدهنـد°. همچنـین بایـد دانست کـه محمـد قبـل از

۱ - نگاه کنید به: سیرت رسول اله (سیرة النبی)، ج ۱، صنص ۱۸۵ و ۱۸۸۶ تاریخ ملل و دول، کارل بروکلمان، ص ۱۲۶ تاریخ عرب، ج ۱، ص ۱۶۲ تاریخ سیاسی اسلام، ج ۱، ص ۱۶۳ تاریخ سیاسی

٢ – سورة بقره، آبة ١٦٢ سورة مائده، آية ١٦٩ سورة حج، آية ١٧.

۳ - نگاه کنید به: بیست مقاله، سیدحسن نقی زاده، صص ۱۵۰۵ - ۱۵۱۶ مقالهٔ صابشین، محمود رامیار: نشریه دانشکدهٔ معقول و منقول مشهد، شساره ۱، ۱۳۶۷، صحص ۱۵۵ - ۱۳۹۸ مقالهٔ محیط طباطباتی، روزنامهٔ اطلاعات، چهارم مهرماه ۱۳۵۸.

٤ - سورة يونس، آيد ١٠٥٤ سورة آل عمران، آية ٦٧٤ سورة الروم، آية ٣٠٠.

۵ - طبری یادآور می شود: " پیغمبر از گفتار ورقه شبانش بینفزود و غمش برفت": تاریخ طبری، ج ۳، صص ۸٤۸ و ۸٤۹ و ۴۸۵۰ همچنین نگاه کنیده به: صروح

بعثت و ادعای پیغمبری، با پسرخاله اش، آمیه بن ابوصلت که از بزرگان و متفکران حنفا بود، رفت و آمد داشت و بطوریکه گفتیم ابوصلت برای پیغمبری، خود را لایق تر از محمد می دانست. همچنین حضرت محمد با عایش علام حویطب که فردی بافرهنگ و دارای کتاب بود، رابطه نزدیک داشت. صهیب یمنی (که مسیحی بود)، هلال بن رباح حبشی و نیز ابواسحق کعب بن ماتع یمنی موسوم به کعب الاحبار (که یهود بود) با حضرت محمد معاشرت و مصاحبت نزدیک داشتند، بخصسوص کعب الاحبار که از آغاز با مسلمانان بود و پیغمبر را از روایات کهن یهود آگاه می کرد.

# تأثير عقايد زرتشتي ا

ناحیهٔ حیره (دولت عرب وابسته به ایسران) شاهراهی بود که نه فقط فرهنگ پارسی بلکه فرهنگ و عقاید ملل دیگر نیز از آنجا می گذشت. بازرگانان ایرانی در حیره، یمن و عربستان آنقدر زیاد بودند که بهنگام ظهور حضرت محمد، زبان پارسی در این نواحی رواج داشته است . گویا مزدک در میان اقوام و طوایف عربستان پسیروانی داشته و

الذهب، ج ۱، صص ٦٥- ٢٦؟ سيرت رسول الله (سيرة النبي) ابن هشام، ج ١، صص ١٦٨، ١٩٩ و ٢١٠- ٢١٢.

۱ حدر قرآن از زرتشتی ها به نام مجوس یاد شده است: سورهٔ حج، آید ۱۷.
 ۲ حقابل ذکر است که قرآن کتابی است بزبان عمربی فصیح که اساساً از کلسات

۱ سوابل در است که قرال کتابی است بریان عربی قصیح که اساسه از عصات غیرعربی برکنار مانده است، با این حال حدود ۳۰ کلمهٔ فارسی در آن وجود دارد، از جمله کلمات " ابریق" ( آبریز) در سورهٔ واقعه، آیه هسای ۱۸ ـ ۱۹، " سجیل" ( سنگ

بنظر می رسد که در زمان قسباد ساسانی مزدکیان در نواحی عربستان نقش داشته اند زیرا که آکل العرار (که به مزدکیان نزدیک بود) از طرف قباد سالها به حکومت ناحیهٔ حیره منصوب شده بسود. بگفتهٔ مورخین: آکل العرار به مزدکیانی که از تعقیب و سرکوب انوشیروان گریخته بودند، پناه داد و همین امر، باعث عزل وی از حکومت حیره در زمان انوشیروان گردید . بنابراین می توان گفت که حضور این مزدکیان در نواحی عربستان افکار و عقاید مردم این منطقه را تحت تأثیر قرار داده بود و گویا در یمن (که به "عربستان خوشبخت" معروف بود) و نسیز در نواحی حجاز راجع به نهضت مساوات طلبانهٔ مزدک صحبت میشده است . بقولی: " جزیرة العرب، پناهگاه ایرانیان گردید و ایرانیان در سرنوشت جزیرة العرب به نقشبندی نشستند . از جملهٔ ایسن ایرانیان یکی نیز سلمان فارسی بود که پس از فسرار از ایران، در حوالی حجاز توسط قبیلهٔ بنی کلب به بردگی گرفته شد و سپس به قبیلهٔ دیگری

گل) در سورهٔ هود، آیهٔ ۸۵، سورهٔ حجر، آیهٔ ۷۵ و سورهٔ الفیل، آیهٔ ۵، " زمهریسر" در سورهٔ الفیل، آیهٔ ۵، " زمهریسر" در سورهٔ الدهر، آیهٔ ۲۷ و ۲۹، سسورهٔ مریم، آیهٔ ۱۲ و ۲۹، سسورهٔ مریم، آیهٔ ۱۲ و ۲۹، ساورهٔ مریم، آیهٔ ۱۲، باید یادآور شد که باغ ایرانی ( پردیس) در عسربی به " فردوس" ( بهشت) تبدیل شده، همچنانکه " مسجد" نیز از واژهٔ فارسی " مس کند" اخذ شده است.

۱ – نگاه کنیـد بـه: آفـرینش و تاریخ، مقدسـی، ج ۳، صـص ۱۶۵ و ۱۲۵ تاریـخ پیامبران و پادشاهان، حـز: اصفهانی، ص ۱۰۹.

Y - بنظر می رسد که حضرت محمد، در آغاز، تأشیراتی از عقاید اجتماعی مزدک داشته است بطوریکه این جنیت پیغمبر که: "مودم در آب و آنش و مرتع، یکسان و شریک می باشند" (الناس شرکاه فی تلات: النار و الماء و الکلاء) انطباق کاملی بنا این گفتنه شهرستانی دارد که: "مزدک، مردم را در آب و آنش و چراگاه شسریک دانست". نگاه کنید به: شسرح لمحمه، شهید تانی، ج ۲، ص ۲۸۵ الملل والنحل، شهرستانی، ص ۲۹۷ الملل والنحل، شهرستانی، ص ۱۹۷ .

فروخته شد و سرانجام در شمار بردگان حضرت محمد درآمد و حضرت، سلمان فارسی را جزو مشاوران خود قرار داد . سلمان، فردی بافرهنگ بود که از دین زرتشت آگاهی کامل داشت و بقولی از هیربدان آتشکده بود. رفتار و کرداری که از او نقل میکنند گرایش های صداشرافی و شاید مزدکی سلمان را نشان میدهد. روابط نزدیک پیغمبر با سلمان فارسی آنچنان بود که گروهی معتقد بودند مطالب قرآن را "سلمان عجمی" به پیغمبر تعلیم میدهد. در قرآن نیز به این عقیده اشاره شده است.

مطالعة تطبیقی آئین های زرتشتی و عقاید اسلامی این نکته
را نشان میدهد که باورهای زرتشتی مستقیم و غیرمستقیم بر آئین ها
و باورهای اسلامی تأثیر داشته است. مثلاً: شکل بعثت زرتشت و
پیغمبر، اعتقاد به خدای یکتا و شیطانی که منشأ شر است، طاهر و
معصوم بودنِ خاندان این دو پیامبر و حتی شباهت مقام معنوی
"پوروچیستا" (دختر کوچک زرتشت) با فاطیه (دختر محمد)،
شباهت پنج آفرینگان در پنج موقع روز (هاونگاه، رپیتوینگاه،
ازیرینگاه، اویسرتریمگاه، اشهینگاه) با پنج نماز مسلمانان (صبح،

۱ - تاریخ گریده، حمدالله مستوفی، ص ۱۹۵. سلمان خود - تأکید می کرد که دهقان زاده ای از اهالی جی ( مرکز اصفهان) است و آتش پرست ( زرتششی) بوده و در خدمت پدرش تحصیل علوم کرده است. نگاه کنید به: سیرت رسول الله ( سیرة النبی)، ج ۱، ص ۱۹۹۹ تاریخ بناکتی، فخرالدین بناکتی، ص ۱۹۳ روضهٔ الصفا، ج ۲، صص ۲۶۲ ـ ۲۶۳ مجمل التواریخ و القصیص، صیص ۲۶۲ ـ ۲۶۳ ـ برای یک تحقیق جامع در بارهٔ سلمان فارسی نگاه کنید بسه: Massignon, Paris, 1955.

۲ – سورة نحل، آية ۱۰۳.

ظهر، عصر، مغرب و عِشا)، اعتقاد به بهشت، جهنم (دوزخ) و بسرزخ (همیستگان)، اعتقاد به روز محشر (فراشکرد) و پل صراط (چینود پل)، اعتقاد به ملائک مقرب (امشاسپندان) و باور به ظهور مهدی آخرائزمان از آل محمد که از چاه زمزم بیرون می آید در تشیع و باور به ظهور هوشیدر و سوشیانس از نطفه زرتشت که در دریاچه چنیچست محفوظ است ... علاوه بر اینها، آشار تَسوی در قرآن بصورت دوقلو بسودن "دل و هوا" که روانِ تبهکار و روانِ نیکوکار مانوی است، دیده میشود و سائحون "همان سیاحان مانوی هستند که صوفیان مسلمان کار ایشان را "پرسه" می خواندند ...

بنابراین: با اطمینان میتوان گفت که: پیش از ظهور محمد، انعکاسات مختلف معنسوی، دیسنی و مسادی و جریانات گوناگون فرهنگی که از مراکز رومی و شامی (آرامی) و ایرانی و حبشی، و از راه های غسانی و لخمسی یا یمنی میگذشست، در ناحیه حجاز طنبین انداز بوده و افکار و عقاید مردم این سرزمین را تحت تأثیر خود قرار داده بودند.

۱ – نگاه کنید به: جهان فروری، بهرام فره وشی، صص ۸ و ۳۰ ـ ۳۱ و ۱۹۲ ـ ۱۹۶۰ پژوهشسی در اساطیر ایسران، مهسرداد بهسار، صسص ۱۹۷ ـ ۱۹۸ و ۲۲۹ ـ ۲۶۱ و ۲۵۰ ـ ۲۸۳ و ۲۸۸ ـ ۲۹۱، همچنین نگاه کنید به: Salmân Pak, p. 26.

٧ - سورة كهف، آية ٧٨ و سورة محمد، آية ١٦.

۳ – سورهٔ توبعه آیهٔ ۱۹۲۴. ۶ – درس هانی در پارهٔ ایسِلام، گلِدزیهر، حسص ز ۵، ۵۲ و ۵۶ (تعلیقیات مسنزوی)؛

٤ - درس هانى در بارة اسلام، كليزيهر، صسص ١٥٠ ٥٠ و ١٥ ( عمليك مسروى)،
 دمشقى در كتاب نخبه الدهرفى عجايب البر و البحر مى گويد كه: آية الحمدالله الذي خلق السموات والارض و جعل الظلمات و السور... اشاره به عقايد ماشوى در شور و ظلمت است: مانى و دين أو، حسن تقى زاده، صص ١٥٠- ١٠.

# أمّى بودن پيغمبر

محمد از آغاز جوانی ضمن مسافرت هائی به شام (که از مسراکر پیشرفتهٔ جهان بود) با عده ای از پیشوایان دین مسیح ملاقات کرد و از آنها در بارهٔ کتاب آسمانی و مبارزهٔ دین زرتشت و دین مسیح چیزهای بسیار شنید . بقولی: محمد تازه به آستانهٔ جوانی گام نهاده بود که همهٔ مردم مکه او را مردی دانا و هوشمند میدانستند .

از بعضی متون و منابع معتبر تاریخی نیز به روشنی استنباط میشود که پیغمبر علاوه بر سواد خواندن، سواد نوشتن نیز داشته است، از جمله، طبری در ذکر صلح حدیبیه یادآور می شود:

"پیغمبر در ماه ذیقعده (سال ششم هجری) به قصد زیارت کعبه رفت. اما اهل کعبه نگذاشتند که پیغمبر وارد شود و صلح شد که محمد سه روز در مکه بماند و چون صلحنامه می نوشت چنین نوشت: این صلحنامه محمد پیغمبر خدا می دانستیم محمد پیغمبر خدا می دانستیم مانع ورود تو نمی شدیم، ولی تو محمدبن عبدالله هستی. پیغمبر گفت: من پیغمبر خدا هستم و محمدبن عبداله هستم. و به (حضرت) علی گفت: من پیغمبر خدا دا (از متن صلحنامه) محو کنا اصا علی گفت: ندا هرگر تو را محو نمی کنم! پیغمبر صلحنامه را بگرفت و کلمه محمد را بجای پیغمبر خدا نوشت."

۱ -- حبیسب السبیر، ج ۱، صنص ۳۰۲ ـ ۱۳۰۶ طیقبات ناصبری، ج ۱، صنص ۵۷ ـ ۵۸؛ زندگانی محمد، محمد حمنین هیکل، ص ۱۹۵.

٢ - تاريخ سياسي اسلام، ص ١٧ تاريخ تمدن اسلام، ج ١، ص ٢٠.

۳ – تاریخ طبری، ج ۳، ص ۱۹۲۵. امام جعفر صادق تأکید می کنند که: " چگونـه ممکن است پیغمبسر بتوانند چیزی را بـه صردم بسیاموزد کـه خــود نمــی خوانــد و

بنابراین مسأله " أمی بودن پیغمبر" می تواند افسانه ای باشد که بوسیلهٔ آن کوشیدند تا به شخصیت محمد بعدی فوق طبیعی بدهند و از این " معجزه" در پیشبرد اندیشه هایش (در لباس کلام خدا) بهره برداری نمایند، در حالیکه میدانیم "اُمیّ منسوب به "اُم القراء - مکه" زادگاه پیغمبر می باشد'.

نمی نوشت". نگاه کنید به علل الشرایع، شیخ صدوق، صص ۵۲\_۵۳؛ معانی الاخبار، شیخ صدوق، ص ۲۰. برای یک بحث جامع و ارزشمند در این باره نگاه کنید به مقالهٔ دکتر عبدالامیر سلیم در: نشریهٔ دانشبکدهٔ ادبیات تبریز، سال ۲۵، شمارهٔ ۸۱۰، صص ۲۵\_32.

١ - قرآن: سوره انعام، آية ٩٩٢ سورة شورا، آية ١٧ جاويدان نامه، فضل الله حروفي، ص ٣٣٣ - ١٤٩١ جيب السير، خواندمير، ج ١، صح ٧٧٧، ٢٩٩، ٣٠٣ و ٣٢٧ و ٠٠٠٠ و ٣٢٣ و ٣٢٠.

موالفین و محققین اسلامی در رد این نظر، معتقدند که اولاً: "ام القراء" اسم خاص برای مکه نیست، بلکه بمعنی شهری است که مرکزیشی داشته باشد، خواد سرکز کشور و خواه مرکز استان یا شهرستان، و اسم عمام است که بر مکه هم به لحاظ مرکزیتش اطلاق میشود. ثانیاً: جمیع کلماتی که جزء اولشمان: آب و ابن و آم باشد، (ی) نسبت به جزء دوم ملحق میشود. مانند: حنقی، سبانیه و غیلاتی در نسبت به: ابوحنیفه د این سباء و ام غیلان، بنابراین در نسبت به " آم القراء" بایسد " قروی" گفتنه شود نه " امی": تفسیر نویس قرآن، محمد تقی شریعتی، ص ۸۵ محمد خماتم پیغمبران، مقاله مرتضی مطهری، ص ۷۷۱.

در نِفي اين استدلال مي توان گفت:

اولا: ام القراء بعنوان اسم خاص برای شهر مکه یکار رفته است و در متسون عمریی نیز شهرهای عمدهٔ دیگر ( مانند شام و مدینه) که از مرکزیتی برخوردار بوده اند، بستام ام القراء نامیده نشده اند. نگاه کنیسد به: مجمع البیان، شیخ طوسی، ج۳ و ک، ص ۴۳۳۶ اعلام قرآن، دکتر خزانلی، ص ۵۸۹.

ثانیاً: قاعدهٔ تسبت (ی) در ابوحنیفه و سبائیه و اُم غیلان اگر چه صحیح است اما در ام القراء درست نیست، زیرا: ۱) قراء جمع قریمه است و در زیبان و صرف عبرب، اسامی و کلمات جمع مکسر منسوب نمیشوند. ۲) برخلاف نظیر نویسندگان مذکور، "قروی" منسوب به "قراء" ( جمع قریه) نیست، بلکه "غروی" و "قروی" منسوب بسه رفاه و آسایشی که پس از ازدواج با خدیجه در زندگی محمد بوجود آمد و قرآن نیز از آن یاد میکند ، فرصتی به او داد تا به دلخواه خود زندگی کند. محمد در لحظه های تنهائی و فراغت غالباً به غار کوچکی بنام حراً در بیرون مکه میرفت و در سکوت صوفیانه ای به تفکر و تأمل می پرداخت بطوریکه گاهی از بامداد تا غروب آفستاب در آنجا معتکف میشد، گویا در یکی از این روزها بود که جبرئیل بر او ظاهر میشود و از طرف خدا بر او وحی میکند که رسول و پیغمبر است .

بروایت طبری: روزی خدیجه به پیغمبر گفت:

ای پسر عُم توانی که وقتی جبرئیل آید با من بگوئی؟
 پیغمبر گفت: آری!

و چون جبرئیل بیامد، پیغمبر به خدیجه گفت: اینک جبرئیل آمد.

خديجه گفت: برخيز و بر رانِ چـــو من بنشـين!

و پیغمبر برخاست و بر رانِ خدیجه نشسست. خدیجه گفت: او را می بینی؟

<sup>&</sup>quot; غری " و " قری " می باشند. ۳) در قواعد زبان عرب نیز داریم که: اسم های ناقص بر وزن فعیل و کلماتی مانند شتی کسه حرف آخر آنها دارای " الیف مقصور" است در نسبت، حرف ناقص و الف مقصور تبدیل به " و" میشود، مثل: علی و رضی که در نسبت، علوی و رَضوی میشوند و مانند کلمه شتی ( زمستان) و عیسی، که در نسبت: شتری و عیسوی میشوند.

نویسندگان و محققان اسلامی، ظاهراً کلمهٔ "قرّاء" ( جمع قریسه) را بـا " قَـری" و "شُتی" ( به فتح اول) اشتباه کرده اند.

۱ - سورهٔ والضحی، آیدهای ۵ و ۱۸ همچنمین نگاه کنید بد: قصص الانبسیاه، ابواسحق نیشابوری، صص ۲۱۷ ـ ۲۱۳.

۲ – سورة النجم، آیـه هـأي ٤ و ٥ و ٢٠ سـوره انفطـار، آیــهٔ ۲۳؛ سـیرت رسـول الــه ( سیرة النبی)، ج ١، صص ٢٠٨ ـ ٢٠٩.

پیغمبر گفت: آری!

خديجه گفت: بيا و بر رانِ راستِ من بنشين!

و پیغمبر بر آنجا نشست.

خدیجه گفت: او را می بینی؟

پیغمبر گفت: آری!

خدیجه گفت: بیا و در بغلم بنشین.

و پیپغمبر چنان کرد.

خدیجه گفت: او (جبرئیل) رأ می بینی؟

پیغمبر گفت: آری!

آنگاه خدیجه سرپوش ( ؟) برداشت و پیغمبر در بغمل او نشسته بود و گفت: او را می بینی؟

پيغمبر گفت: نه!

خدیجه گفت: ای پسر عَمُّا پایمردی کن و خـوش دل بـاش! بخـدا این فرشته است و شیطان نیست'.

祭

ظهور اسلام ابتداء با مخالفت اشراف و نمیروهای حاکم جامعه عربستان روبرو شد، اشراف و بازرگانان مکه تصور میکردند که تبلیفات محمد علیه بت پرستی به سقوط پرستش خانهٔ کعبه و در نتیجه به رکود و توقف هجوم زائران و مسافران (برای زیارت و پرستش بت های کعبه)

۱ - تاریخ طبری، ج ۳، صص ۸۵۰ - ۸۵۱ طبری یادآور می شود: "این حدیث را از فاطعه ( دختر امام حسین) روایت کرده اند با این توضیح که: خدیجه پیغمبر را زیر پیراهن خود جای داد و جبرتیل نهان شد و ( خدیجه) به پیغمبر گفت: این فرشته است و شیطان نیست": ص ۸۵۱، تاریخ طبری. همچنین نگاه کنید به: سیرت رسول الله ( سیرة النبی)، ج ۱، صص ۲۱۲ - ۲۱۳.

و به کسادی بازارهای تجارت مکه، منجر میگردد نا این اشراف و ثروتمندان خیال میکردند که دین محمد، به نفوذ اقتصادی و حیات سیاسی و برتری طبقاتی آنها خاتمه خواهد داد. اشراف و شروتمندان قریش با چنین تصوری از ظهور محمد به آزار و مخالفت او پرداختند، بطوریکه حضرت محمد مدتی دچار ناامیدی و سرخوردگی گردید و در ادامهٔ این ناامیدی، برای جلب حمایت اشراف قریش گویا به ستایش و تأثید بت های مهم قریش پرداخت.

# ماجراي غرانيق

ماجرای ستایش بت های مهم قریش که به "غرانیق" مشهور می باشد، بر این اساس است که در لحظات ناامیدی، وقتی که پیغمبر آیه "افرأیتم اللات والعزی (یعنی) مشرکان! آیا دو بت بزرگ لات و عزی را دیدید؟" را قرائت کرد، به ستایش آن بت ها پرداخت و گفت: "تِلک الغرانیق العلی و اِن شفاعنه ن تُرنجی " آن بت ها (لات و عزی) بزرگ اند و همانا شفاعت آنها پذیرفته است"... آنگاه حضرت محمد بسه سجده افتاد و مشرکین و کافران قریش نسیز از ستایش پیغمبر خوشنود شدند و به سجده افتادند ...

این آیه از متن اکثر قرآن های موجود، حمذف شده است زیـرا

۱ – نگاه کنید به: سورهٔ توبه، آیه های ۲۴ و ۲۸.

٢ - سورة والضحي، آية ٣٤ سورة اسري، آيدهاي ٧٤ و ٧٥.

٣ – سورة النجم، آية ١٩.

٤ - تاريخ طيرى، ج ٣، صص ٨٨١ - ١٨٨٣ تفسير شبريف لاهيجي، ج ٣، ص
 ٢٠١.

گروهی از مسلمانان معتقد بودند که آیه ستایش بت ها را شیطان بر زبان پیغمبر جاری ساخت! و گروهی دیگر نیز اساساً ماجرای "غرانیق" را انکار کردند، اما آیات متعددی مبنی بر نکوهش و پشیمانی محمد از ستایش بت ها در قرآن هست که واقعه "غرانیق" را تأثید می کنند .

# م**هاجرت به مدینه** و تحکیم قدرت سپاسی-مذهبی

پس از مدتی، محمد و پیروان اندک او، مجبور میشوند تا از مکد به مدینه مهاجرت نمایند. شهر مدینه با امکانات کشاورزی و تجارتی خود، پایگاه زمینداران و سوداگران رباخوار عربستان بود که یهودی ها و مسیحی ها در آن اکثریت داشتند و بخاطر رقابت های اقتصادی و دشمنی های طایفه ای، همواره مورد نفرت و دشمنی مکی ها بودند، علاوه بر این: یهودی ها و مسیحی های مدنی عموماً معتقد به خدای یگانه بودند و این امر، اختلاف عقیده و دشمنی بین آنان و مکی های بت پرست را شدیدتر میساخت. بدین ترتیب: شهر مدینه پایگاه و پناهگاه مناسبی برای تحکیم قدرت مذهبی و سیاسی محمد بشمار میرفت.

حضرت میحمد برای کسب پایگاه سیاسی و پیشبرد عقاید مذهبی خود، ابتداء با علم کردن " لااکراه فِی الدّین" در برخورد با یهودی هما و

۲ – نگاه کنید به: سورة حج، آیه های ۵۲ و ۴۵۳ سورة اسری، آیه های ۷۳ و ۷۱.
 ۲ – سورة بقره، آیة ۲۵۲.

مسیحی ها، شیوهٔ مسالمت آمیز و مدارا در پیش گرفت و با استفاده از دشمنی های موجود بین مردم مدینه و مکه، توانست بیشتر نیروهای اقتصادی و اجتماعی مدینه را علیه اشراف مکه، متحد کند .

شعار "اِنَّمَا الْمُوْمَنُونَ اِخُوَّه" یا "لا اکراه فی الدیسن" البته مانع
آن نبود که پیروان مذاهب دیگر (یعنی اهل کتاب) را بجرم نپذیرفتن
اسلام، یکجا سر نبرند بطوریکه در صورد بنی قریظه پس از جنگ و
تسلیم شدن مردم این قبیله، دستور داده شد تا ۹۰۰ نفر از جوانان و
مردان بنی قریظه را سر بریدند و اموال و دارائی و زنان و کودکان این
قبیله را بعنوان بردگی بین مسلمان تقسیم کردند". طبری می نویسد:
"پیغمبر بگفت تا در زمین، گودال ها بکندند و حضرت علی و زبیر در
حضور پیغمبر، گردن آنها را زدند"".

در اینگونه جنگ ها، اعراب مسلمان حتی از همخوابگی با زنــان شوهردار پرهیز نمیکردند و این، البته دستور قرآن بود ٔ.

۱ - محمد به محض تحکیم قدرت سیاسی. مذهبی خود، بزودی همین یاران و دوستان مدنی (یهبودی ها و مسیحی ها) را بزرگترین دشستان مسلمین خواند و مسلمانان را به مبارزه با آنان تشویق کرد (سمورهٔ ماننده، آیدهای ۱۵ و ۱۹۲ سروهٔ توبه، آیهٔ ۲۹ و سوره های دیگر)... باید یادآور شد که مخالفت بیش از حد محمد با یهود قبل از همه، جنبه اقتصادی داشت، زیرا که قسمت عصدهٔ شروت حجاز در دست آفودند. آنها بود و مسلمانان پس از کشتار یهودیان، غنائم و ثروت های بسیار بدست آوردند. نگاه کنید به: تاریخ طبری، ج ۳، صص ۱۱۵۸ ـ ۱۱۵۹ و ۱۱۵۳.

۲ - تاریخ طبری، ج ۳، صص ۱۰۸۸ - ۱۰۹۱ نفائس الفنون، شمس الدین محمد
 آملی، ص ۴۳۲۱ منتخب التواریخ، حاج محمد هاشم خراسانی، ص ۹۵؛ پرتو اسلام،
 احمد امین، ج ۱، ص ۱۱۷.

۳ – تاریخ طبری؛ ج ۳؛ ص ۹۳ ۰۹؛ همچنین نگاه کنید به: روضهٔ الصفاء ج ۲، ص ۳۹۶.

<sup>£ --</sup> سورة نساء، آية ٢٤.

# اشراف مکه، اسلام را می پذیرند

پس از مدتی، اشراف مکه دریافتند که اسلام، خطر بنیادی بسرای منافع و امتیازات آنان ندارد، لذا در سال هشتم هجری، اشراف مکه بدون جنگ با ارتش پیغمبر، تسلیم شدند و بیشتر آنان ( مانند ابوسفیان که از سرسخت ترین دشمنان محمد بود) با محمد بیعت کردند. بنظر می رسد در همین رابطه بود که پیغمبر نیز برای جلب رضایت و حمایت اشراف قریش و بنی امیه و تأمین منافع بازرگانان مکه، قبلهٔ مسلمانان را از "بيت المقدس" (مسجدالاقصى) بـ مكـ (مسجدالحرام) تغيير جهت داد ٔ و با واجب کردن حج برای عموم مسلمانان، خطر کسادی بازار و ورشکستگی اقتصادی بازرگان مکه را از بین برد "، علاوه بسر این: در جنگ های غارتگرانه نیز غنائم و ثروت های فراوانی به این اشراف داده می شد تا از حمایت و پشتیبانی آنها نسبت به پیغمبر قدردانی شود؛ مثلاً: همذ غينانم جنگ هوازن به ايين اشراف اختصاص يافت... و اپوسفیان ( دشمن شمارهٔ یک اسلام) با دو پسرش ( یزید و معاویه) هرکدام صد شتر و ٤٠ کيلو نقره گرفتند"... و بعدها نيز کمک و مال از مدينه به ابوسفيان مي رسيد.

محمد برای تشکیل یک حکومت مقتدر اسلامی، از نیروهای مادی و معنوی دو جناح مختلف اجتماعی استفاده کرد:

۱ - سورهٔ بقره، آیه های ۱۶۴ ـ ۱۶۵ و ۱۶۳.

۲ - سورة حج، آیه های ۲۷ و ۱۲۸ سورة آل عمران، آیـ ۹۷ سورة بقره، آیـه هـای
 ۱۹۷ و ۱۹۸۸ سورة مانده، آیـ ۹ ۲.

۳ – تاریخ طبری، ج ۳، صص ۱۲۰۱ و ۱۲۱۶ تاریخ یعقویی، ج ۱، ص ۴۲۵.

اول، از نیروهای اقتصادی و تدارکاتی اشراف و شروتمندان که برای حفظ موقعیت خود، اسلام را پذیرفته بودند و از طرف محمد، به مقامات و مسئولیت های مهم منصوب شدند.

حضرت محمد با ایجاد یک الیگارشی فامیلی، مرکب از توانگران و قدرتمندان عربستان، توانست زمینه های مادی یک حکومت مقتدر و متمرکز اسلامی را بوجود آورد، در این باره کافی است بدانیم که:

۱ ازدواج محمد با خدیجه (که یکی از بزرگترین بازرگانان مکه
 بود) و در اختیار گرفتن شروت های خدیجه بوسیله پیغمبر، زمینه لازم
 اقتصادی و تدارکاتی ظهور و تبلیغ اندیشه های محمد را مهیا ساخت.

۲ محمد مدتی پس از ادعای پیغمبری، دختر ابوبکر (عایشه) را به ازدواج خود درآورد آ. ابوبکر مردی شروتمند بود و موقعیست ممتازی در شهر مکه داشت. اسلام آوردن ابوبکر و جمایت گستردهٔ او از محمد، به موقعیت اجتماعی و نفوذ مذهبی پیغمبر اسلام افزود. او از طرف محمد به "صدیق" ملقب شد و بعد از مسرگ پیغمبر، "خلیفهٔ اول" گردید.

٣ ـ عمربن خطّاب كه ابتداء از دشمنان سرسـخت اسـلام و حـتى

۱ - oligarchie - حکومتی که توسط چند نفر اداره شود و کلیهٔ قدرت در اختیبار عده ای معدود باشد.

۲ - حضرت بهنگام ازدواج ٤٥ ساله بود در حاليكه عايشه فقط ٦ يــا ٧ ســال داشت بطوريكه از خانة پدرش ( ابويكر) عروسكي بخانة شوهر مي برد1 : تاريخ طبري، ج ٤٠ صص ١٣٩١ ـ ١٢٩٣ تاريخ عرب، ج ١٠ ص ٢٣١ ـ تاريخ سياسي اسلام، ج ١٠ ص ١٠٠٥.

۳ – تجارب السلف، هندوشاه، ص ۱۱۹ تاریخ طبیری، چ ۳، ص ۱۸۹۲ تاریخ بیاسی اسلام، چ ۱، ص ۷۶.

در صدد قتل محمد بود ، بزودی اسلام مسی پذیرد و ازدواج محمد با دختر عمر (حفصه) به اعتبار حضرت در میان مخالفان او افزود، زیرا عمر نیز از بزرگترین قدرتمندان عربستان بود. عمر بعنوان بزرگترین عمر نیز از بزرگترین قدرتمندان عربستان بود. عمر بعنوان بزرگترین سردار، در جنگ ها و کشورگشاتی ها، نقش تعیین کننده ای داشت و از این نظر مورد توجه و تأنید فراوان حضرت محمد بود بطوریکه از طسرف محمد به "فاروق" (یعنی: جداکنندهٔ حق از باطل) ملقب شد. عمر زمانی پیغمبری ابه جنون و هذیبان متهم ساخت و در پیغمبری محمد شک کرد بطوریکه در صلح حدیبیه گفت: "و ماشککت فی نبوه محمد، قط کشکی پوم الحدیبیه "، او بعد از مرگ ابوبکر، "خلیفه دوم" گردید.

٤ عثمان که در آرزوی فرمانروایی و حکوست بود و از طریق بازرگانی، ثروت هنگفتی بهم زده بود، بزودی اسلام می پذیرد و حضرت محمد دو دختر خود (رقیه و ام کلثوم) را به ازدواج عثمان درمی آورد و به او " ذوالنورین" لقب میدهد، مورخین اسلامی تأکید می کنند که رقیه (زن عثمان و دختر پیغمبر) بر اثر عدم سازش و خشونت اخلاقی عثمان بضرب تازیانه و بدست او بقتل می رسد و در حقیقت، عثمان قاتل دختر محمد بوده است"، اما موقعیت اجتماعی عثمان چیزی نسوه که حضرت محمد با این مسایل آنرا ندیسده بگیرد و از آن بگذرد، لذا دومین دختر خود (ام کلثوم) را به ازدواج عثمان درمی آورد تا پیوند

۱ - نگاه کنیمد به: سیرت رسول الله (سیرة النبی)، ج ۱، صص ۳۳۰ ۱۳۳۱ طبقات ناصری، ج ۱، ص ۳۳۰ ۱۰۳۵.

۲ - نگاه کنید به: سیرت رسول الله (سیرة النبی)، ج ۲، صص ۸۰۹ ۱۲۰ تاریخ طبری، ج ۳، ص ۲۱۲۲ تاریخ سیاسی اسلام، قاضی، ص ۱۲۳.

٣ - منتخب التواريخ، صص ٢٤ ــ ٢٥.

خود را با اشراف بنی امیه همچنان حفظ نماید. روایت است کمه پیغمبر گفت: اگسر دختر سسومی داشستم، آنسرا هسم بسه همسسری عشمان درمی آوردم ... بدین ترتیب ثروت های عثمان و موقعیت اجتماعی او، در جهت توسعه و تحکیم قدرت سیاسی مذهبی حضرت محمد قرار گرفت، عثمان، روزی که کشته شد یکصد هزار دینار (معادل ۴۰۰ کیلو طلا)، یک میلیون درهم وجه نقد و همچنین اسب ها و شترهای بسیار داشت و بهای املاک و اراضی او ۲۰۰ هزار دینار (معادل ۸۰۰ کیلو طلا) بود ...

عثمان از نزدیکان و محارم مخصوص پیغمبر و حتی "کاتب وحی" بود آ و از طرف حضرت محمد بارها به فسرمانداری مدینه منصوب شد و سرانجام نیز "خلیفهٔ سوم" گردید.

۵ - حضرت علی، پسر عموی پیغمبر و از نخستین کسانی بود که در کودکی اسلام آورد و بعدها با ازدواج با دختر محمد (فاطمه) داماد پیغمبر و از ثروتمندان و توانگران معبروف گردید بطوریکه در شهر ینبع اراضی و املاک پرارزش داشت و صاحب نخلستانی بود که سالاته چهل هزار دینار (معادل ۱۹۰ کیلو طلا) درآمد داشت ٔ ابن حزم در بارهٔ ثروت های حضرت علی (یعنی پارساترین شخصیت اسلامی) می نویسد: کسی که اندک اطلاعی از اخبار و روایات داشته باشد انکار نمی کند که علی از ثروتمندترین افراد طایفه و قوم خویش بود و اراضی و املاک بسیار داشت، از جمله: نخلستان ها و کشتزارهائی را صدقه

۱ -- آفرینش و تاریخ، مقنسی، ج ۵، ص ۲۰.

۲ – مقدمه، ابن خلدون، ج ۱، صص ۳۹۱ ـ ۳۹۲.

٣ - تاريخ يعقريي، ج ١، ص ١٤٤٦ تاريخ طبري، ج ٤، ص ١٣٠٣.

٤ -- تجارب السلف، ص ١٣.

داد و البته این صدقه ها در برابر شروت های فراوان و املاک بسیار علی، چیز اندکی است ا از امام جعفر صادق نقل شده است که: انگشتری که حضرت علی در نمازش صدقه داد، وزنِ حلقه اش چهار مثقال نقره و وزن نگینش ۵ مثقال یاقوت سرخ بود که قیمتش خراج یکسالهٔ کشور شام بود ا در ادبیات فارسی نیز اشعاری چون:

برو ای گدای مسکین درِ خانهٔ علی زن

که نگین پادشاهی دهد از کرم گدا را آ

حاكى از تروت فراوان حضرت على مى باشد.

علی در استقرار پیغمبری و حاکمیت سیاسی مذهبی محمد، جنگ ها و کوشش های فراوان کرد. او معتقد بود که: "ما عقایدمان را بر شمشیرهایمان حمل می کنیم" با این حال حضرت علی را مسی توان نمایندهٔ جیناح "اصلاح طلب" حکومت اسلامی دانست، او پس از اختلافات و کشمکش های بسیار برای کسب قدرت و خلافت، سرانجام بعد از عثمان، " خلیفهٔ چهارم" گردید.

۲ - زبیربن عوام: از شروتمندان عربستان و از نخستین کسانی بود که اسلام آورد، قیمت یکی از متروکات (میراث های) او را به ۵۰ هزار دینار (معادل ۲۰۰ کیلو طلا) تخمین زده اند، زبیر، هزار غلام و هزار کنیز و هزار اسب داشت و در مدینه دارای ۱۱ خانه بسود و

١ - القصل في الملل والاهواء والنحل، ج ٤، ص ١٤١.

٢ – جواهر الولايد، آيت الله بروجردي كاظميني، ص ١٣٧.

٣ -- شعر معروف " على اي هماي رحمت"، أستاد محمد حسين شهريار.

٤ – تهج البلاغد، خطبة ١٥٠.

۵ - پرتو اسلام، ج ۱، ص ۱۱۹ مقدمه، ج ۱، ص ۱۳۹۲ مروج الذهب، ج ۱، ص
 ۱۳۹۰ تاریخ طبری، ج ٤، ص ۱۳۳۹.

املاک و خانه های بسیاری نیز در بصره، کوفه، فسطاط و اسکندریه داشت ٔ زبیر پسر عمهٔ پیغمبر بود ً.

۱ عبدالرحمن بن عوف: یکی از بازرگانان مکه و از اولین کسانی بود که اسلام پذیرفت. مورخین، رقم ثروت عبدالرحمن بن عوف را بهنگام مرگ هزار شتر، هزار اسب، ده هزار گوسفند، ۵ هزار برده و آسیراث او را بالغ بر ۸۶ هزار دینار (معادل ۳۳۱ کیلو طلا) ذکر کرده آند".

۷ سعدبن ابی وقاص: از بزرگان و پهلوانان قریش بود که با حضرت علی و ابویکر جزو ۸ نفر کسانی بود که زودتر از دیگران به حضرت محمد پیوست و مسلمان شد و در استقرار حاکمیت محمد، جنگ ها و فداکاری ها کرد بطوریکه در جنگ اُحد، پیغمبر را از مرگ حتمی نجات داد و محمد در حق او گفت: "پنر و مادرم فدای تبو باد!". سعد جزو "عشرة مبشره" (ده نفری که پیغمبر به آنان وعده بهشت داد) بود. او و عبدالرحمن بن عوف "خالکان پیغمبر خدا" بودند .

در کنار این الیگارشی فامیلی باید یادآور شد که حضرت محمد، از نفوذ اجتماعی و اقتصادی ثروتمندان زیر نیز در تحکیم قدرت خود استفاده کرد:

۱ - البدایة والنهایة، این کثیرالقرشی، ج ۵) ص ۱۳۶۶ درس هانسی در بارهٔ اسلام،
 گلفزیهر، ص ۲۹۹.

٢ \_ سپرت رسول الله ( سيرة النبي)؛ ج ٢؛ ص ٦٥٥.

٣ - مروج الذهب، ج١، ص ٢٩٠ مقدمه، ج١، ص ٣٩٢.

۱۵ تاریخ طبری، ج ۵، ص ۲۰۹۱ ج ۳، ص ۸۹۲. قابل ذکر است که در واقعة
 کربلا، پسر همین سعدین ابی وقاص ( این سعد) با امام حسین جنگید و او و بازانش
 را بشهادت رساند. نگاه کنید به: اسلام شناسی، ج ۲، علی میرفطروس، ص ۵۰.

۱ ـ طلحه: بازرگان دوراندیشی بود که در پذیرفتن اسلام، منافع خود را می یافت، او از اولسین کسانی بود که اسلام را قبول کرد. بهای محصول غله طلحه از املاکی که در بسین النهرین داشت روزی هزار دینار (معادل ٤ کیلو طلا) بود و بهای گندم و جو که در قسمت های دیگر داشت، خیلی بیش از این بود ( طلحه، در استقرار حکومت محمد کوشش بسیار کرد بطوریکه در جنگ اُحد، پیغمبر به طلحه وعده بهشت داد ( .

۲ ... زیدبن ثابت: از نزدیک ترین اصحاب پیغمبر و بقول طبری "کاتب وحی" بود". او در زمان ابوبکر، قرآن را جمع آوری و تنظیم کیرد و وقتی میرد، آنفدر طلا و نفره از خود باقی گذاشت که بها تبیر می شکستند. اموالی که بجز این طلاها و نقره ها از او باقی ماند، صد هزار دینار (معادل ۴۰۰ کیلو طلا) ارزش داشت.

۳ خالدبن ولید: از اشراف و شروتمندان قریش و از مخالفین سرسخت محمد بود که در جنگ احد با پیغمبر اسلام جنگید اسا سرانجام، قبل از فتح مکه اسلام را پذیرفت و حضرت محمد از مسلمان شدن او بسیار شادمان گردید آنچنانکه خالد را به ریاست سسواران منصوب کرد.

خالدبن ولید در استقرار حاكمیت سیاسي. مذهبي محمد

۱ – مبروج الذهب، ج ۱، ص ۱۹۰؛ مقدمه، ج۱، ص ۳۹۲؛ درس هاتسی در پسارهٔ اسلام، صص ۲۹۲ ـ ۲۹۷.

۲ – تاریخ طبری، ج ۳، ص ۱۰۳۳.

٣ - تاريخ طبرى، ج ٤، ص ١٩٣٠، حبيب السير، ج١، ص ٤٣٧.

ع -- مروج الذهب، ج ۱، ص ۲۹۰؛ الوزراء والكتاب، جهشیاری، ص ۲۹. قابل ذكـر
 است كه بخشى از ثروت هاى زبيربن عسوام، طلحه و زيدبـن ثابـت در خلافـت عثمـان
 بدست آمده بود.

٥ - تاريخ طبري، ج ٣، ص ٢٣٠؟ مروج الذهب، ج ١، ص ٦٩٠.

جنگهای بسیار کرد بطوریکه حضرت محمد او را "سیف السله"

(شمشیر خدا) نامید'. در باره خصوصیات اخلاقی این سردار بزرگ

اسلام کافی است بدانیم که: خالد بن ولید شبی به خانه مالیک بن

نویره (یکی از مسلمانان معروف) میهمان شد و او را (میزبانش را)

غافلگیرانه و ناجوانمردانه کشت و سرش را در تنور آتش افکند و

همان شب با زن میزبانش همبستر شد. خلیفه مسلمین (ابوبکر) نسیز

با آگاهی از این جنایت وحشتناک و خیانت شرمآور، به این بهانه که

حکومت اسلامی به چنین سرداری نیاز دارد، از اجسرای مجازات او

خودداری کرد'.

طبری می نویسد: پیغمبر پس از فتح مکه خالد را برای دعوت مردم بنی حُذیمه به اسلام، به آن ناحیه مأمور کرد. مردم چون خالدبن ولید را بدیدند سلاح برگرفتند، خالد گفت: سلاح بگذارید که مردم، مسلمان شدند. یکی از مردمان بنام جحدم گفت: ای بنی حُذیمه! این خالد است بخدا پس از گذاشتن سلاح، اسسارت است و پس از اسارت گردن زدن است، بخدا من سلاح نمی گذارم... اما عده ای از مردم بنی حُذیمه او را گرفتند و گفتند: ای جحدم! می خواهی خون ما را بریزند؟ مردم، مسلمان شده اند و جنگ از میان رفته و کسان ایمنی یافته اند و اصرار کردند، تا جحدم سلاح خویش بر زمین نهاد و بنی حذیمه نیز با اصرار کردند، تا جحدم سلاح خویش بر زمین نهاد و بنی حذیمه نیز با اصرار کردند، تا جحدم سلاح خویش بر زمین نهاد و بنی حذیمه نیز با اصرار کردند، تا جحدم سلاح خویش بر زمین نهاد و بنی حذیمه نیز با دستور داد تا

۱ -- تاریخ طیری، ج ۳، حسص ۱۱۱۱ ــ۱۱۱۲ و ۱۱۷۱؛ تفسیر طبری، ج ۲، ص ۱۷۱٦.

۲ – نگاد کنید به: تاریخ یعقریسی، ج ۲، صص ۱۰۰۹ تاریخ طبری، ج ٤، صص ۱٤۰۸ ـ ۱۱٤۱۱ شیعه در اسلام، سید محمد حسین طباطباتی، ص ۱۱.

دوم، از نیروهای معنوی مردمی که از فشار و بهره کشی های اشراف و ریاخواران مکه به جان آمده بودند و اسلام را (که در شعارهای خود "برابری" و "برادری بین برده ها و برده دارها" را تبلیخ میکرد) یگانه وسیلهٔ رستگاری و رهائی خود می پنداشتند، مضافاً اینکه اعتقاد به ظهور یک "مُنجی" (که توسط آئین ها و مذاهب قبلسی تبلیخ شده بود) بر خوش باوری مردم برای پذیرفتن اسلام و گرویدن به حضرت محمد می افزود ا

## مرتد شدن "كاتب وحي"

از جمله وقایع قابل توجه سال های نخستین پیغمبری محمد، ارتداد و کافر شدن عبدالله بن ابی سرح از دین اسلام است. ابی سرح که زمانی از نزدیک ترین اصحاب و محارم محمد و "کاتب وحی" بود، پس از مدتی نسبت به کیفیت نزول آیات قرآن و ماهیست "وحی" و پیغمبری محمد تردید کرد زیرا که او چندین بار کلمات و جملات آیات نازل شده را بدلخواه خود تغییر داد و پیغمبر نیز آن آیات تحریف شده را پذیرفت. این امر، شک ابی سرح را برانگیخت.

پرورش یافتند و حتی در زمان محمد، مسئولیت های مهم و حساس داشتند. برای آگاهی از دیدگاه تازه در بارهٔ " واقعهٔ کریلا " نگاه کنید به: اسلام شناسی، ج ۲، علمی میرفطروس، صص ۶۸ - ۵۳ و

۱ - بطوریکه گفتیم، در شبه جزیرهٔ عربستان (بخصوص در مدینه) قبل از ظهور محمد، گروههائی از مسیحی ها و پهودیان زندگی میکردند و هر وقت مشکلات و مشاجراتی بین آنها پیش میآمد، از ظهور مسیح یا پیغمبری یاد میکردند که در همین نزدیکی ها (ناحیهٔ حجماز) ظهور خواهد کرد و عمدل و داد را برقرار خواهد ساخت.

سرانجام، ابی سَرَّح در مورد آیسه " فَتَسبارک الله احسن الخالَقَین" (سوره مومنون، آیه ۱۶) با پیغمبر اختلاف پیدا کرد، او معتقد بود که: "این آیه را من سروده ام و محمد آنرا از مسن دزدیده است". ابی سرح پس از این اختلاف، از دین اسلام برگشت و پیغمبر خون او را حلال ساخت".

## **کسب غنائم، انگیزه ٔ اصلی جنگهای اعراب**

حکومت اسلامی، با شرکت فعسال اشراف و بازرگانان
عربستان تأسیس شد و این حکومت می بایست ضرورتاً نماینده
منافع سران مزبور باشد. در نظر اشراف عربستان، جنبگ دانمی و
کسب غنائم و تصرف اراضی و سرزمین های جدید و بدست آوردن
اسیران برده، از جمله فعالیت های تولیدی بشمار مسیرفت. از
قتوح البلدان چنین برمیآید که ابوبکر در فرستادن لشگر به
شام، آنها را مخصوصاً بوسیله امید دادن به غنائم تشویق کرد و
از جمله رستم (فرمانده سپاه ایران) به مغیرة بن شعبه نیز چنین
فهمیده میشود که محرک تاخت و تاز اعراب، ایمان مذهبی آنها
نبوده بلکه انگیزه اصلی آنها بدست آوردن غنائم بوده است.
بارتولد، گلدزیهر و فیلیپ حیتی و دیگران در تحقیقات خود نشان

آیة ۹۳، سورة انعام اشاره به همین ماجرا است.

۲ -- کامیل: ج ۱، ص ۱۲۹۵ تفسیر شریف لاهیجسی: ج ۱، صنص ۲۹۵- ۲۹۹۵ تاریخ طبری: ص ٤، صنص ۲۹۵- ۱۳۰۹: تفسیر شیخ الفتوح رازی: ج ۵، صنص
 ۷ و ۶۸ فتوح البلدان: بلاذری: صنص ۳۸۳ - ۳۸۵.

۳ – فتوح البلدان، صص ۳۲ و ۵٦.

داده اند که فاتحان عرب ابتسدا به انگیزه مال و غنیست جنگ میکردند و دین از نظر ایشان اهمیت اندکی داشت'. قرآن نیز در آیه هانی، اهمیست کسب غنائم در تحریک اعراب به جنگ را یاد آور شده است'. حرص و آز اعراب مسلمان برای بدست آوردن غنائم، به انسدازه ای بود که در بعضی جنگ ها (مانند بدر) برخلاف فرمان پیغمبر در کشتن اسیران، آنها را با گرفتن غنائمی آزاد میکردند'. یکی از علل عمده شکست مسلمانان در جنگ اُدُد (سال ٤ هجری) این بوده که نگهسبانان و پاسداران ارتفاعات، به طمع غنائم، سنگرهای خود را ترک کرده و به جمع آوری غنائم پرداختند.

در جنگ جبل الرمات نیز برخلاف دستور پیغمبر، لشکریان بسرای کسب غنائم از جای خویش حرکت کردند و باعث شکست مسلمین گردیدند. اهمیت کسب غنائم در جنگ اعراب آنچنان بود که در بعضی از جنگ ها ( مانند حُنین) لشکریان اسلام بسدون هیسچ احترام و ملاحظه ای در برابر پیغمبر می ایستادند و برای چگونگی تقسیم غنائم با محمد مجادله میکردند!

۱ - ترکستان نامه، ج ۱، ص ۱۴۰٦ درسسهائی در بـارهٔ اسلام، صبص ۱۲۰ و۲۹۸؛ تاریخ عرب، ج ۱، صص ۱۸۵ ـ ۱۸۹.

۲ – سورهٔ فتح، آیه های ۱۵، ۱۹، ۱۹، ۲۰ و ۲۰.

۳ – سورة انفال، آیة ۴۷۷ تفسیر شریف لاهیجسی، ج ۱، ص ۴۵۰۰ تاریخ طمبری، ج ۳، صص ۹۷۵\_ ۹۷۰ و ۹۹۰\_ ۹۹۶.

٤ - سورة آل عمران، آية ١٥٢ و سورة جمعـه، آيـة ٢١١ تفسير لاهيجـی، ج ١، ص ٤٠٠؛ تاريخ طبري، ج ٣، صص ١٠٢٠ و ١٠٩٥.

٥ - نگاه كنيد به تاريخ طبري، ج ٣، صص ١٣١٤ و١٣١٦.

### اسلام و مالکیت

زمینداری و مالکیت ارضی در زمان حضرت محصد، مسئله ای است که به تحقیقات اساسی نیاز دارد. ظاهراً در این دوران مفاهیم "اجاره" و "مزارعه" در بین اعراب شناخته شده بود بطوریکه بقول مورخین: پیغمبر اسلام هیجده قسمت از اراضی خیبر را بین عده ای از مسلمانان، و از جمله بین زنان خویش، تقسیم کرد، آنگاه این اراضی را به یهودیان "اجاره" داد. عمر و ابویکر نیز اراضی و اصلای خود را به اجاره می دادند. بقول یحیی بن آدم: عُمر زمین های دیوانی (صافیه) را به "مزارعه" می داده است و رعیت، نصف یا ثلث و گاهی عُشر محصول را به دیوان می پرداخت".

مولف " بحرالفواید" نیز تأکید صی کنند که پیغمبر اسلام چنند قطعه زمین را به چند نفر واگذار کرد که دو مورد آن از اراضی ای بودند که هنوز در قلمرو حکومت اسلامی قرار نداشتند".

لازم به ذکر است احادیثی که شکل یا اشکالی از اجارهٔ زمسین را ممنوع مسی کند، هیچگاه اکیدا قصد ممنوعیت زمینداری بزرگ را ندارد. این ممنوعیت ها به عنصر عدم اطمینانی باز می گردد که اغلب در اجارهٔ زمین به ازای سهم معینی از محصول، وجود دارد، زیرا کسی از پیش دقیقا نمسی داند که محصول زمین چقدر خواهد بود، بقول ماکسیم رودنسون : فقها بخوبی می دانستند که شخص پیغمبسر و

۱ - تاریخ طبری، ج ۳، صص ۱۱٤۹ و ۱۱۵۵ کتاب الخراج، ابویوسف، ص ۱۹۸ کتاب الخراج، یحیی بن آدم، صص ۳۳، ۳۵، ۹۹ و ۱۰۱.

٢ - بحرالقوايد، مولف ناشناس، صص ١٦٠ - ١٦١.

۳ - اسلام و سرمایه داری، ص ۴۳.

جانشینان و یاران قابل احترام او، خبود، زمین شان را به ازای درآمد واگذار می کردند.

اسلام چهار نوع مالكيت ارضى را برسميت مي شناسد:

۱ - اراضی خالصه ( - صوافی): شامل زمین هائی بود که طبق سورهٔ حشر (آیهٔ ۱-۷) و سورهٔ انفال (آیهٔ ۱۱) در جنگ ها نصیب پیغمبر و جانشینان او میگردید. بنظر محقق، ایس نوع مالکیت بعدها دامنهٔ گسترده ای یافت و انواع زمین ها به این ترتیب به مالکیت امام (یعنی جانشین پیغمبر) در می آمد:

اول: هر زمینی که غیر از طریق جنگ بدست آمده باشد، اعم از زمینی که صاحبش آنجا را رها کرده یا بدلخسواه خود به امام داده باشد.

دوم: زمینی که نه مستأجر دارد و نه مالک، اعم از زمیسنی که صاحبش آنرا رها کرده یا زمینی که هرگر در اجارهٔ کسی نبوده است (مانند زمین هائی که ساکنان آن گریخته بودند یا حواشی و سواحل دریاها و قلل کوهها و غیره).

سوم: محصولات رودخانه ها و جنگل های بی مالک و مستأجر.

چهارم: همهٔ اموال منقول و غیرمنقول فرمانروای شکست خورده، مشروط بر اینکه سابقاً از یک فرد مسلمان یا یکی از همدستان مسلمین یا خراج گزاران ( = کفّار ذَمّی) گرفته نشده باشد .

۲ ــ اراضی دولتی (ارض المملکة) یا اراضی دیوانی: اراضی دولتی همان اراضی کشورهای تسخیر شده بود که دولت اسلامی از آیسن اراضی مستقیماً بوسیلهٔ عاملان دیوان خراج (که بهرهٔ مالیات را از

١ - شرأيع الاسلام في مسايل الحلال والحرام، صص ٦٤ و ٦٥.

روستائیان وصول میکردند) بهره برداری میکرد.

۳ \_ اراضی وقفی: اراضی و زمین هائی بوده اند که بزرگان و شروتمندان به نفع مؤسسات دینی و خیریه وقف میکردند، قسمتی از این اراضی صرف نگهداری روحانیون و پیشنمازان میشد. این امالاک، مالیات دولتی نمی پرداختند و هرکدام متولّی خاصی داشتند که ۱۰٪ درآمد مِلک را دریافت میکردند.

٤ ــ اراضی خصوصی (مِلْسک): املاکی بـوده انـد کـه تعلـق بـه مالکان داشته و حق مالکیت مطلق ایشان بر اراضی مزیــور مسلم بـوده است. این اراضی بــدون اجـازهٔ خاصــی، آزادانـه قابـل خریـد و فـروش و بخشودن و وقف و انتقال به اخلاف (به عنوان ارث) بود .

اسلام، محصولی بود از یک جریان اجتماعی و سیاسی که در مقایسه با نظام برده داری، لزوماً روابط بهتری را تبلیغ میکرد. اما بهیچ وجه در صدد تغییر بنیادی در شکل مالکیت وسایل تولید نبود و حتی اقدام قاطعی در جهت لغو بردگی و برده داری بعمل نیاورد. برخلاف نظر عده ای از مسلمانان روشسنفکر - که با تعبیر دلخواه چند آیه قرآن، معتقدند که: "اسلام پرچمدار مساوات اجتماعی و خواستار ایجاد جامعهٔ قسط (برابری و مساوات) می باشد... و نهضت اسلامی پس از استقرار حاکمیت خود، عملاً به الفاء مالکیست هسای اختصاصی پرداخت"... احکام قرآن و احادیث اسلامی نه تنها خواستار لغو ستم پرداخت"... احکام قرآن و احادیث اسلامی نه تنها خواستار لغو ستم

۱ - اسلام در ایران، ص ۱۲۹، برای آگاهی بیشتر، نگاه کنید به: زمین در فقه اسلامی، حسین مدرسی طباطبائی، ج ۱ و ۲۰.

۲ - جزمیت فلسفة حزبی، ابوذر ورداسبی، صص ۱۵۲ - ۱۹۲ مالکیت، کار و سرمایه از دیدگاه اسلام، حبیب الله پایدار (ح. پیمان)، صص ۱۰۶ و ۴۲۱۲ مصطفی السباعی، اشتراکید الاسلام، صص ۱۷ و ۵۵.

طبقاتي نيست، بلكه با تأثيد مالكيت خصوصي، معتقد به ادامة استثمار و حاکمیت طبقات ثروتمند است. در قسرآن و در اقدامسات پیغمبر اسلام هیمچ نشانه ای از کمونیسم یا سوسیالیسم تخیلی وجود نداشت و فقهای دانشگاه الازهر ( مصر) حق دارنــد کـه بــا آوردن دلايــل بسیار روشنی از قرآن، نظر کسانی را که مدافع وجود جوهس کمونیسشی (یا سوسیالیستی) در اسلام هستند و به ابوذر استناد می کنند، رد نمایند. فتوای قاطع این دانشگاه مهم اسلامی مبنی بر اینکه: "کمونیسم ( مالکیت عمومی و اشستراکی) در اسلام وجود ندارد ( لاثيوعيه في الاسلام) كاملا صحيم مي باشد '. سيد محمد قطب ( یکی از رهبران اسلامی در مصر) نسیز معتقبد است: "اسسلام و سوسیالیسم، دو نظام جدا از هم اند و هیچگونه سازش یــا تـرکیبی مــیان آنها ممكن نيست<sup>"\*</sup>. در قرآن به مالكيست خصوصسي، سود، استثمار و تمول بعنوان یک "نص صریح" و یک "اصل تغییرناپذیر" تأکید شده است". از این گذشته، نژادپرستی یا برتری نژادی نیز پذیرفته شده بطوریکه در قرآن اقوام سامی (بنی اسرائیل و عرب) نژادهای برگزیده از طسرف خداونند هستند و لـذا ملت هـای دیگر بایند برتسری آنهـــا را بپذیرند ٔ. مسألهٔ امامت و موروثی بودن قندرت سیاسی در " اهل بیت پیغمبر" ( در طول ۱۲ نسل) در باورهای شیعه نیز نشانهٔ دیگری از ایس

۱ – نگاه کنیند بنه: استلام و سنرمایه داری، ماکستیم رودشنبون، صنیص ۵۹ و ۲۴۱ ـ ۲۵۵.

۲ – اسلام و سوسیالیسم در مصر، حمید عنایت، ص ۵۰.

٣ - نگاه کنید به: سورهٔ نساء، آیهٔ 10 سورهٔ زخرف، آیهٔ ۱۳۲ سورهٔ انعام، آیــهٔ ۱۹۹۵ سورهٔ اسراء، آیهٔ ٦ و سوره های دیگر.

٤ - نگاه كنيد به: سورة آل عمران، آيه هاى ٣٣ ـ ٤٤٣ سورة بقره، آية ٤٧.

برتری قومی و نژادی است.

علاوه بر آنچه که در بارهٔ شروت ها، املاک و اراضي اولين پیروان پیغمبر و نخستین شخصیت های حکومت اسلامی گفته ایم، مسئلة فدك مي تواند بعنوان نمونة روشني از مالكيت خصوصي در صدر اسلام، مورد توجه قرار بگیرد. فدک، دهکنده و نخلستان بسیار بزرگی بود با کشتزارهای سبز و خرم که در چند کیلومستری مدینــه قــرار داشت و پیغمبر اسلام آن را به دخترش ( فاطمه) بخشیده بسود. بسیاری از سربازان و سپاهیان محمد با این عمل پیغمبر مخالفت کردند و خواستند که طبق دستور قرآن ٔ محمد، فدک را بعنسوان غنیمت جنگی بین آنها تقسیم کند، اما پیغمبر از تقسیم فدک خودداری کرد و تماست آثرا بعنوان مِلِک خصوصي به دخترش واگذار نمسود... همينكم پيغمبسر مرد و ابویکر صدیق بر مسند خلافت نشست، دستور داد تا کشاورزان و مزدوران دختر پیغمبر را از فدک بیرون کردند و خود، بسنام خلیفن مسلمانان، فدك را بنفع بيت المال مصادره كرد... دخستر پيغمبر وقستى از ماجرای فدک آگاه شد، نزد خلیفه رفت و گفت: " پدرم ( پیغمبر) فدک را به من بخشیده است و ترا این اجازه نبود کمه کشتزار صرا به ستم از من بستانی و مزدوران مرا از آنجا بیرون برانی ... ولی ابوبکر با استناد به سخن پیغمبر مبنی بر اینکه: "نحن معاشـر الانبیاء لانـورث" یعنی: مسا جماعت پیغمبران ارث نمیگذاریم... از واگذاری فدک به فاطمه خودداری کرد'.

١ - سورة انفال، آية ٤١ و ٦٩.

۲ - نگاه کنید بـه: تاریخ طبری، ج ٤، صص ۱۳۳۵ - ۱۳۳۱؛ البدایـه و النهایـه،
 ج ٥، صص ۲٤٩ و ۲۸۵ شرح نهج البلاغه، این این الحدید، ج ٤، ص ۱۱۲؛ وفاء الوفاء، سمهودی، صص ۱۱۲ - ۱۵۳.

حضرت محمد علاوه بر فدک، دارای اراضی و املاک دیگری نیز بود که از آنجمله میتوان از زمین ها و املاک زیر نام برد:

۱ - برقه ۲ - دلال ۳ - اعواف ٤ - صافیه ۵ - مثیب ٦ - حسناه ۷
 - وَطَیح ۸ - مشربه ام ابراهیم ۹ - سُلالِم و... همه این امسلاک خصوصی پیغمبر، پس از مرگ او، بلافاصله توسط ابوبکر مصادره شدا.

قابل ذکر است که پس از مرگ پیغمبر، برای تصاحب شروت او، دعوا و نزاع شدیدی بین حضرت علی و عباس (عسوی پیغمبر) جریان داشت، این دو، برای قضاوت و داوری نزد ابویکر رفتند. حضرت علی و عباس در حضور ابویکر بیکدیگر فحش و نامزا گفتند، اما سرانجام ابویکر بین آنها داوری کرد و گفت: "پیغمبر گفته است که ما گروه پیغمبران، ارث نمیگذاریم".

## تعالیم اخلاقی۔ اجتماعی قرآن و محمد

اسلام، یک دین سامی است و بسرخلاف ادیان آریائسی ( زرتشتی و بودائی) دینی است که قهر و خشونت و جنگ طلبسی، لازمه استقرار و گسترش آنست. اینکه بعضی از محققان تاریخ اسلام، حضرت محمد را یک "پیغمبر مسلع" نامیده اند ناظر بر این واقعیت تاریخی است".

١ - الاموال، قاسم بن سلام، ص ٧٧ وفاء الوفاء، صص ٣٦ و ١٥٢.

٣ - شرح نهج البلاغه، ابن ابى الحديد، ج ٤، صبص ١١٥ - ١١١٧ فرق الشيعة نوبختى، ص ٤٤٥ تاريخ طبرى، ج ٤، صص ١٣٣٤ ـ ١٣٣٥.

۳ – برای یک بحث تطبیقی در این باره و آگاهی از تضاوت های پیغمبران سامی و آریائی نگاه کنید به: ملاحظاتی در تاریخ ایران، علی میرفظروس، صص ۵۹۔ ۲۳.

اینکه قرآن موجود تا چه اندازه کامل و واقعی است نمسی تنوان نظر قطعی داد، اما می دانیم که عثمان (سومین خلیفه مسلمین) قرآن را جمعآوری و مرتب کرد و سوره های بلند را با سوره های بلند و سوره های کوتاه را با سوره های کوتاه، تنظیم نمبود و طبی حکمی به نواحی مختلف نوشت تا تمام نسخه های موجود قرآن را جمعآوری کردند و سپس آنها را در آب گرم و سرکه جوشانید و به روایت دیگر، آنها را سوزانید جز قرآن عبدالله بن مسعود را...

تبلیغات و تعلیمات دینی محمد بیشتر براساس دعوت مردم به اطاعت از خدای یکتا و ترساندن آنها از روز قیامت و عذاب جهنم قرار داشت. بسیاری از آیدهای قرآن براستی "مانیفست ترس و تهدید" است و عده ای از محققین، بدرستی می نویسند که: مهم ترین عامل حیات مذهبی مسلمانان قرن اول هجری، ترس بسود: ترس از خدای منتقم و قهار، ترس از مرگ، ترس از حساب روز قیامت، ترس از معصیت، ترس از جهنمی که با وصف "وقودها الناس والحجاره" دل شیر هم از هیبت آن، آب میشود".

تصویر خدا در قرآن، تصویس یک فرمانروای مظلق قبایل دوره پدرسالاری است، تصویر کسی است که انسان را بدلخواه خود خلق کسرده و هر وقت اراده کند، می تواند او را از بین ببرد، حتی پیغمبر خود را: ولو تقول علینا بعض الاقاویل لاخذ نامینه بالیمین شم لقطعنامینه

ولو تقول علینا بعض الافاویل لا خد نامِنه بالیمین سم نطقعنامِسه الوَتین (یعنی): اگر محمد بر ما افترا ببنده، نیروی او را می گیریم و

۱ - تاریخ پعقویی، ج ۲، ص ۹۵. برای آگاهی کفی از چگونگی این تحریف ها و تغییرها در ترآن نگاه کنید به تعلیقات ارزشمند دکتر علینقی منزوی در: درسهانی در پارهٔ اسلام، گلدزیهر، صص ۲۵ - ۹۹.

۲ - تاریخ تصوف در اسلام، قاسم غشی، ج ۲، صبص ۱۲ و ۱۹ اسلام و تصوف، نیکلمون ص ۵.

بندِ دل او را می بریم ... چنین خدانی، آدم و حوا را بخاطر عصیان و نافرمانی از دستوراتش از بهشت بیرون می راند وگرنه خوردن یک سیب (یا گندم) خودبخود نمی تواند گناه کبیره ای باشد تا بخاطسر آن، چنان عذاب و عقوبت سختی را بتوان بر انسان تحمیل کرد. چنین خدائی با اینکه مکر و حیله را کاری باطل و ناپسند می داند، اما، خود تاکید می کند که: مکارترینِ مکاران است .

در اسلام (همانگونه که از نبام آن پیداست) اطاعت و تسلیم، تقوا و فضیلت واقعی است و عصیان و نافرمانی، گناه کبیره سی باشد. در این دین، عنصر اساسی، اسارت انسان در برابس یبک قدرت خارجی بنام خدا و انقیاد انسان در مقابل یک استبداد بیرونی است.

نظام اسلامی، اساساً یک نظام خداسالار است و انسان، در تحلیل نهائی، نقش "بنده" و "عبدالله" را دارد. در ایس نظام، هدایت و سعادت بشر، تنها به خواست و مشیت خدا بستگی دارد". بنظر قرآن، زندگانی نیک، همان زندگانی توأم به فضیلت و تقوی است و فضیلت و تقوی نیز یعنی، ترس و تسلیم محض و اطاعت بره وار در برابر اراده خدا است:

ای اهل ایسان! همگی داخل در مقام تسلیم شوید ٔ زیرا که مسلمانان و پسرهیزگاران واقعی همان کسانی هستند که در نهان (و

۱ – سورة الحاقه، آیه های £5 و ٤٦.

۲ - ... و بخاطر این عصبیان ( خوردن سیب یا گندم) " آدم و حوا" را از بهشت بیرون کردیم: سورهٔ بقره، آیهٔ ۳۹.

۳ - سورة القلم، آیدهای ٤٤ و ٤٥؛ سورة انفال، آیة ۳۰؛ سورة طارق، آیدهسای ۱۵
 و ۴۱؛ سورة نساء، آیة ۱۹۲؛ سورة اعراف، آیدهسای ۹۹، ۱۸۲ و ۱۸۳ و سوره های دیگر.

٤ - در قرآن بيش از ٥٧ بار به اين امر تأكيد شده است.

۵ -- سورة بقره، آية ۲۰۸.

آشکار) از خدای خود می ترسند'.

و براستی! "کدام دین میتواند بهتر از دین آنکسس باشد که او در برابر ارادهٔ خدا، سر تسلیم خم کرده است؟"

محمد به توده های مردم توصیه می کرد که: از دنیا چشم بهوشید تا خدا شما را دوست بدارد"، خدا معیشت و کار را تقسیم کرده و خوشبختی و بدبختی هر کس، قبلاً تعیین شده است ، ای فقیران! اگر بدانید که پیش خدا چه ها دارید دوست خواهید داشت که فقیر شما بیشتر شود". ای فقیران! اگر بدانید که (در آن جهان) برای شما چه ذخیره شده بر آنچه که ندارید غیم نخواهید خورد". به بهشت نگاه کردم و دیدم که بیشتر مردم آن، فقیران هستند". در روز قیامت، فقر پیش خدا زینت است". صبر، خوب است اما برای فقیران خوبتر

١ - سورة انبياء، آية ٤٩.

۲ – سورة نساء، آية ۱۲۵.

٣ – نهج الفصاحه، حضرت محمد، ج ١ و٢، صص ٥٢ و٥٣.

٤ - ايضاً، ص ٥٠٥.

٥ – ايضاً، صص ٢٧٧ و٥٠٥.

٦ - ايضاً، ص ٤٩٢.

٧ - ايضاً، ص ٤٩٧.

٨ - ايضاً، صص ٦٥ و ٥٠١.

٩ -- ايضاً؛ ص ٤٣٧.

۱۰ - ایضاً، ص ٤٢٥. ملا احمد تراقی می تویسد: "پیشبر فرمود که خدا با من تکلم کرد و فرمود: ای محمد! من هرگاه بنده ای را دوست داشته باشم سه چیز به او عظا میکنم: دل او را محزون میکنم، بدن او را بیمار مسی کنم و دست او را از مال دنیا خالی می گردانم. و هرگاه بنده ای را دشمن داشته باشم سه چیز به او مسی دهم: دل او را شاد می کنم، بدنش را صحیح ( سالم) می گردانم و دست او را از اصوال

بدین ترتیب محمد به مردم محروم توصیه می کرد که در فکر حقوق بیشتر و امکانات رفاهسی بهنتری نباشند زیرا که: "بهنترین مومنان کسی است که قانع باشد". قرآن در آیه های فراوان تأکید میکند: دنیا متاع بی ارزشی است و جهان آخرت برای پرهیزگاران، بسیار بهتر است . بر آنچه که خدا طبقاتی را از آن بهره مند ساخته است، چشم مگشانید، زندگی دنیا را برای آنان (اشراف و شروتمندان) واگذارید تا خدا اشراف و شروتمندان را در این باره آزمایش (!!) کند".

محمد با توسل به آیات قرآن، توده ها را متقاعد میکرد که اختلاف طبقاتی و حاکمیت اشراف و شروتمندان یک "مشیت الهی" است. او با تبلیغ " خدا رزق بعضی را بر بعضی دیگر فزونی داده است و یا: " خدا بعضی را بر بعضی دیگر برتری داده است تا عده ای (بوسیله شروت) گروهی دیگر را به خدمست خسود در آورند" به تأنید و توجید تبعیض و اختسلاف طبقاتسی می پرداخت.

دنیا پر می کنم... و فرمود که مردم همه مشاق بهشانند و بهشت مشتاق نقراه." معراج السعاده، صص ۲۹۱ و ۲۹۵.

١ – نهج القصاحه، صص ٢٠٩ ـ ٤٢٠ و ٤٤٨.

۲ -- سورهٔ انعام، آیـهٔ ۲۲؛ سورهٔ انفـال، آیـهٔ ۲۷؛ سورهٔ آل عمران، آیـه هـای ۱۸۵ و۱۹۷؛ سورهٔ رعد، آیـهٔ ۲۲؛ سورهٔ توبه، آیـهٔ ۲۸؛ سورهٔ نسـاء، آیـهٔ ۷۷ و سـوره هـای دیگر.

٣ – سورة طبه، آية ١٣١.

٤ - سورة هود، آية ١١٨؛ سورة نساء، آية ٣٢؛ سورة اسرى، آية ٢١.

٥ – سورة زخرف، آية ٣٢.

# بردگی در اسلام

هر چند که در قرآن آیه هائی در نکوهش اشراف و رعایت حال بردگان بوسیلهٔ برده اران دیده میشود، اسا این دستورات فقط جنبهٔ اخلاقی داشته و از نظر حقوقی بهیچ وچه نمایندهٔ مخالفت اسلام با برده داری و استثمار نیست، در قرآن بروشنی تأکید شده: خدا رزق بعضی از شما را بر بعضی دیگر فزونی داده است و آنکه رزق و روزی او بیشتر شده، زیادی را بزیردستان و غلامان ندهد تا با او مساوی شوند\. بیشتر قرآن: بنده و برده ای که قادر به هیچ کاری نیست با مرد آزاد که بدا به او رزق نیکو عطا کرده هرگز برابر نیستند\. حضرت محمد نیز برده داری را تأئید نموده و بسه بردگانی که گریخته و یا قصد فرار از برده داری را داشتند اخطار کرده که فرار از بردگی مورد رضای خدا اسارت ارباب را داشتند اخطار کرده که فرار از بردگی مورد رضای خدا نیست.

سيست. إشنانُ لاتجاوَزُصلاتُهُمارُوْسَهُا: عَبِدَّابِقَ مِنْ موالِيهُ حَتَّى يَسرجِعُ و...

دو كس اند كه نمازشان از سرشان بالانسر نمى رود اول، برده اى كه از نزد ارباب خود فرار كرده باشد مكر آنكه پيش آقايش باز گردد. تُلاقه لاتقبل لهم صلاة ولاترفع لهم إلى السماء حسنة العبد

سه کس اند که نمازشان پذیرفته نمی شود و خدا کار نیک شان را

الآبُقَ حتى يَرجِعَ إلى مواليهُ و....

۱ - سورة نحل، آية ۷۱.

٢ - سورة نحل، آيذ ٧٥.

٣ - نهج الفصاحه، ص ١١.

<sup>£ -</sup> ايشا، ص ۲۵۱.

به آسمان نمی برد، اول: بندهٔ فراری مگر آنکه پیش صاحبش باز ک..

مردد... تلاثه لاتسنزل عِنهم: رَجَلٌ فارقُ الجِماعة و عَصىٰ إمامه و مات عاصياً و امة أو عَبد أبق مِنْ سيده فعات و... أ

سه کس اند که از آنها سخن مگوی: مردی کمه از جماعت دوری گرفته و پیشوای خود را نافرمانی کرده و در نافرمانی مرده باشد و کنیز یا بنده ای کِه از ارباب خود گریخته و در حال فرار، مرده باشد و...

ثَلاثَةُ لاتَجاوزُ صلاتَهُم آذانَهُم: العبدالآبقُ حتى تَرجعٌ ".

سه کس اند که نمازشان از گوشهای شان بالاتر نمی رود، اول: بندهٔ فراری تا آنکه نزد اربابش باز گردد...

تلاثُّ لايَجُوزُ اللَّعَبْ فيهِنَّ: الطُّلاقُ والنِكاحُ والعِتقُ. "

سه چیز است که شوخی در آن روا نیست: طلاق، نکاح و آزاد کردن بنده.

موالف "بحرالفواید" نیز می نویسد: "پیامبر علیهاالسلام گفت: ایما عبداً بق قد برتت مینه الذمه یعنی: هر غلامسی که وی بگریزد، از زینهار و امانت یعنی از نگاه داشت خدای بیرون آمد. پیغمبر گفت: سه کس اند که حق تعالی نماز و روزهٔ ایشان نپذیرد و دعا و نماز ایشان به آسمان نبرد، اول: غلام و کنیزک گریخته پای... و حق خواجه (ارساب) آنست که (برده) بی دستور او به غزا (جنگ) نرود، نماز نافله نکند، حرمت (ارباب) نگاهدارد و بر مال ارباب مشفق (علاقمند) شود و اگر

١ - أيضاً، ص ٢٤٩.

٢ - ايضاً، ص ٢٤٨.

٣ - ايشاً، ص ٢٦٢.

(برده) بگریزد، خدا خصم او بود.<sup>۱۳</sup>

از حضرت علی نیز روایت شده که: گــروهی از بـردگان در جنـگ حُدیبیه قبل از عقد صلح، از ارباب ها و مالکین خود جـدا شــدند، امــا پیغمبر از عمل برده ها خشمناک شد و آنان را نگاه داشت ّ.

در اکثر غزوات و جنگ های حضرت محمد، برده کردن اســیران، امری رایج و متداول بــود از جمله در جنـگ هـای بـنی مصطلق، بـنی قریظه، هوازن، بنی ثقیف، بدر و...

# زن از دیدگاه اسلام

حقوق و جایگاه اجتماعی زن در نظام اسلامی، جلوهٔ دیگری از تبعیض نژادی، جنسی و طبقاتی در اسلام است. نظر قرآن، حضرت محمد و حضرت علی در بارهٔ زن عموماً منفی است. از نظر قرآن، زنان "کشتزار" مردان اند و مرد، بعنوان مالک مِلک، حق هرگونمه تصرف و

بحرالفواید، ص ۱۷۲، پاپ در حق خداوندان غالام و کنیزک.

۲ - پرتو اسلام، ج ۱، ص ۱۱۹.

۳ - نگاه کنید بد: تاریخ طبری، ج ۳، صص ۹۷۷، ۱۱۲ و ۱۱۵، تاریخ گزیسده حمدالله مستوفی، ص ۱۱۶ جبیب السیر، ج ۱، صص ۲۵۸ و ۲۹۳. بنابراین نظر کسانی که معتقدند: "یکی از برجسته ترین اقدامسات عملی و صوتر اسلام از همان آغاز، مبارزهٔ منظم و همه جانبه بمنظور لغو و انهدام ریشه ای رسم و نظام بردگی است... و اسلام از همان آغاز با موضع گیری های صریح خود نشان داد که هرگر بو رسم و نظام برده داری صحه نمیگذارد و با آن مخالف است" تا چه اندازه بی اساس و بدور از حقایق تاریخی است. نگاه کنید به : حبیب الله پایدار (ح. پیمان)، مالکیت، کار و سرمایه از دیدگاه اسلام، ص ۱۰۶ و ۱۰۵ - ۱۰۷ ابوذر ورداسی، جرمیت فلسفة حزبی، صص ۱۷۲ و ۲۰۱ سید محصود طالقانی، اسلام و مالکیت، صص قلم. ۳۵۲ و ۳۵۸.

تسلطی را بر زن دارد. این تبعیسض و برتسری از نظیر قسرآن، امسری "خدادادی" است. در این دیدگاه، کتک زدن و تنبیه کردن زنان بوسیلهٔ مردان، حقی طبیعی و مسلم است دهمچنین، زناشسوئی با "کنیزکان مؤمن" بر زناشونی با "کنیزکان مشرک" ارجحیت و برتری دارد .

حضرت محمد در " خطبه وداع" از زنان بعنوان اسسیرهائی بساد می کند که در اسارت مردان، هیچگونه اراده و اختیاری از خود ندارند".

حضرت على نيز همواره از زن بعنوان " مار"، "شيطان"، " كژدم"
و "ناقص العقل" ياد كرده است. او خطاب به اصحاب خود مى گفت:
"اى مردم! زن ها از ايمان و ارث و خِرد، كم بهره اند اما نقصان
ايمان شان به جهت نماز نخواندن و روزه نگرفتن است در روزهاى حيض،
و جهت نقصان خِردشان آنست كه در اسلام گواهىي دو زن بجاى گواهى يك مرد است... پس، از زن هاى بد پرهيز كنيد و از خويان شان برحذر باشيد و در گفتار و كردار از آنها پيروى نكنيد."

قوانین اسلامی نیز در تمام موارد (از جمله وراشت، قضاوت، ازدواج، طلاق و غییره...) عدم تساوی زن و صرد را تأثید و تصدیق می کنند. در حقیقت برتری مرد، در کلیهٔ شئون خانوادگی و اجتماعی، از اصول اساسی حقوق اسلامی است.

۱ – نگاه کنید یه: سورهٔ بقره، آیه های ۲۲۳ و ۴۲۲۸ سورهٔ نسا، آیـه هـای ۱۱، ۳۴ و ۱۳۸ تاریخ یعقویی، ج ۱، ص ۲۰۰.

۲ – نگاه کنید به: سورهٔ توبه، آیهٔ ۱۹۰ سورهٔ نور، آیه های ۳۱ ـ ۳۴ سورهٔ بقره، آیـهٔ ۲۲۱ سورهٔ نسام، آیهٔ ۲۵ سررهٔ مؤمنون، آیه های ۵ ـ ۲۱ سسورهٔ مصارح، آیـه هـای ۲۹ ـ ۳۰ .

۳ – تهج الفصاحه، صص ۲۹۱ ـ ۲۹۲ و ۳۰۱؛ العبر، ابن خلدون، ج ۱، ص ٤٦٤. ٤ – نگاه کنیمند بنه: نهنج البلاغمه، ج ۱، صنص ۱۷۹ ـ ۱۸۰۰ ج ۲، صنص ۱۱۱۶. ۱۱۹۲ ـ ۱۱۹۳.

لازم به یادآوری است که قرآن (سورهٔ نساء، آیه ۳) حداکشر، داشتن ٤ زن را به مسلمانان اجازه داده است، با اینحال حضرت محمد ۱۱ زن را با هم داشت!

تعدد زنان پیغمبر و "احتکار" آنسان در خانه و اختلاف ات و رقابت های بین زنان بی شک نمی توانست روابط طبیعی و مناسبات سالم خانوادگی را پدید آورد، از این رو، مثلاً شایعات فراوانی در بارهٔ روابط نامشروع عایشه (زن محمد) با صفوان بن معطل وجود داشت که باعث هیاهوی بسیار گردید".

### ماهیت " برابری و برادری اسلامی"

در حکومت اسلامی "بلال حبشی"ی فقیر، برابر و برادر آن "سید قریشسی"ی شروتمند است که در حرمسراهای افسانه ای خود، غلامان و کنیزکان بسیار دارد و کسترین رقم شروت او، صدها شتر و هزاران دینار طلا می باشد!

بی شک ایس "برادری" برای اشراف و برده دار نه تنها بد و ناپسند نبوده، بلکه بسیار هم خوشایند و مطلوب بوده است، زیراً با

۱ – تاریخ طبری، ج ٤، ص ۱۲۸۸.

۲ - سورهٔ النور در قرآن اشاره به همین ماجراست. نگاه کنید به: قرآن، سسورهٔ النور، آید های ٤ و ۱۱-۱۱ تقسیر طبری، ج ۳، صص ۱۱۰۳ و ۲۱۱۹ تقسیر طبری، ج ۵، صص ۱۱۰۳ و ۲۱۱۹ تقسیر طبری، ج ۵، صص ۱۱۲۵ تاریخ یعقوبی، ج ۱، صص ۱۱۲۵ تاریخ یعقوبی، ج ۱، صص ۱۲۵ یال ۱۲۵ میرت رسول الله (سیرة النبی)، ج ۲، صص ۱۷۵ یال ۲۵ یال نمونه هائی از اختلافات و رقابت های زنان محمد نگاه کنید به: تاریخ طبری، ج ۳، صص ۱۱۰۵ و ۱۲۱۸.

شعار "برادریِ اسلامی" حداقل این امکان فراهم میشد تا برده ها و توده های فقیر، دیگر به چشم "دشمن" به ارباب و به مال و دارائی او نگاه نکنند و در فکر آن نباشند که با شورش و طغیان، به بهره کشی های اشراف خاتمه دهند... بر این اساس، می توان گفت که حکومت اسلامی "اتحاد مقدس" برده دارها و اشراف با برده ها و فقیران بود.

جنگ های فراوان امپریالیستی ، در لباس انتشسار و تسرویج "خداپرستی" و در لفافه " جهاد علیه کفر و بت پرستی" کسه وجسه مشخصهٔ سال های نخستین حکومت اسلامی است، عامل دیگری بود تا بر روی اختلافات موجود، موقتاً، سرپوش گذاشته شود آنچنانکه بسرده و برده دار، و ارباب و رعیت، در زیر پرچم " جهاد در راه خدا" در یک سنگر و صف متحد شوند.

\*

بطوریکه گذشت: سران قریش و اشراف مکه و مدینه، اسلام را بخاطر حفظ منافع خود پذیرفته بودند. مثلاً: در سال نهم هجرت، وقتی که محمد برای جنگ با حِرقُل (که در آن زمان ناجی دین مسیح و سازندهٔ امپراطوری شرق لقب یافته بود) فرمان بسیج داد، و وقتی به بزرگان سپاه محمد ابلاغ شد که "باید" در این جنگ شرکت کنند، هر یک بهانه ای برای گریز از جنگ و نرفتن به جبههٔ نبسرد آوردند؛ عددای یک بهانه ای برای گریز از جنگ و نرفتن نیست و گروهی دیگر از این

۱ - نویسنده، با تأمل و آگاهی، اپن واژه را برای ماهیت تجاوزکاراند ایس جنگ ها بکار گرفته است نه برای بیان یک نظام اقتصادی و تاریخی.

۲ – سورهٔ تویه، آیه های ۸۱ ـ ۸۷ و ۹۶.

بزرگان با عذرها و بهانه های بسیار از پیغمبر خواستند تا آنان رأ از رفتن به جبههٔ جنگ معاف نماید... با اینحال، توده های فقیر که با اللهام از تبلیغات محمد و تعالیم قرآن که زندگی مرفه و خوبی را در آن دنیا به آنان وعده میداد در ایس جنگ ها (حتّی بی ساز و برگ و سلاح) شرکت میکردند و "شهید" میشسدند" مصافاً اینکه در صورت زنده ماندن و پیروزی، غنائم و اموال فراوانی بدست می آوردند، زیرا که طبق دستور قرآن أموال و غنائم (چه منقول و چه غیرمنقول) بین فاتحان تقسیم میگردید.

جالب اینست که در همین جنگ حرقل، عثمان که یکی از نخستین یاران محمد و از بزرگترین اشراف عربستان و نیز داماد پیغمبر اسلام بود، هزار شتر از مال خود در اختیار سیاهیان گذاشت تسا بجنگ بروند اما خود از رفتن به جبههٔ جنگ، به بهانهٔ گرفتاری، پرهیز کرد، او در جنگ های غطفان، ذات الرقاع، بدر و اُحد نیز از همین سیاست پرهیز " استفاده کرد و در عوض، از طرف محمد و در غیاب او، به فرمانداری مدینه منصوب شد".

١ – سورة تويه، آية ١٨٦ سورة آل عمران، آية ١٦٧.

۲ -- سورهٔ بقره، آیسهٔ ۱۵۵ بسورهٔ آل عمسران، آیسه هسای ۱۵۷ و ۱۵۸ و ۱۲۹ و سوره های دیگر.

۳ - سورة تویه، آیــه ۹۲. همچنین نگاه کنید به: تاریخ طبری، ج ۳، ص ۹۹۸؛
 روضة الصفا، ج ۲، ص ۲۸۲.

٤ - سورة انقال، آیه های ۱ ٤ و ۲۹.

الاستيعاب في معرفة الاصحاب، ابن عبدالبرقرطبي، ج ١، ص ٤٨٨.

٦ - طبقات الکبری، محمد بن مسعد، ج ۲، ص ۲٤؛ تأریخ طبیری، ج ٤؛ ص
 ١٠.٣٣

نکته ای که از نظر روانشناسی جنگیدن در تمام جنگ های اعراب قابل توجه است، اینست که اصل تقدیر عملاً سلاح عقیدتی بسیار مناسبی برای جهاد بوده است. محمد و سردارانش با توسل به آیه های قرآن به سپاهیان تلقین میکردند که در پیکار با "کفار" میتوانند با هر خطری روبرو شوند و اگر "تقدیر" بر آن قرار نگرفته باشد که در آن روز هلاک شوند، زنده خواهند ماند و اگر "مقدر" چنین باشد که بمیرند، بهرحال اگر در خانهٔ خود و در زیر سقفِ اسن هم بمانند، خواهند مرد زیرا لحظه مرگ هر کس را خداوند از روز ازل و قبلاً تعیین کرده است، زیرا لحظهٔ مرگ هر کس را خداوند از روز ازل و قبلاً تعیین کرده است، بنابراین: سربازان و "مجاهدین راه دین" نباید از هیچ خطری بترسند و آنچه "مقدر" است در لحظهٔ معهود اتفاق خواهد افتاد".

تلقین و اعتقاد به "قضا و قدر" (فاتالیزم) بی باکی، جسارت و دلیریِ جنگجویان را برمی انگیخت و غالباً موجب پسیروزی و فتح آنها میشد".

### مرگ حضرت محمد و ظهور اختلافات

حضرت محمد بر اثر سمی که زنی بهودی در غذای او ریختم بود ٔ در سال یازدهم هجری چشم از جهان فرویست و در اولین روز مسرگ او، تضادهای درونی حکومت اسلامی آشکار شد بطوریکه هندوز مراسم کفن و

۱ – سورهٔ قمر، آیهٔ۱۹۹ سورهٔ فاطر، آیهٔ ۱۱؛ سورهٔ آل عمران، آیـه هـای ۱۱۱، ۱۶۵ و ۱۵۶ سورهٔ نسام، آیهٔ ۷.

۲ ـ در قرآن در بیش از ۲۰ آیه به اصل " تقدیر" اشاره شده است.

۳ – اسلام در نیران، ص ۲۱۶.

٤ - تفسير طبري، ج ٥، ص ١٩٣٥، منتخب التواريخ، ص ١٩.

دفن پیغمبر به انجام نرسیده بود که نزدیکترین یاران و اصحاب او برای کسب قدرت با یکدیگر به مبارزه پرداختند و بقولی:

" جسد پیغمبر را رها کرده و هیچکدام (جز علی و خانواده اش) بر سر جنازهٔ پیغمبر حاصر نبودند... و هیچگونه احترامی برای رسول خدا قاتل نشدند و منتظر کفین و دفین او نیز نشدند و هنوز جنازه اش بخاک سیپرده نشده بود که برای دست یافتن به میراث او، بر سر و مغز هم می کوفتند".

١ - اعيان الشيعه، سيد محسن امين عاملي، صص ٢٦٢ و٢٦٣.

حکومت خلفای راشدین:

دوران توسعة تجاوزكارانة قلمرو اسلامي

### ماجراي سقيفه

مرگ جضرت محمد، پایان آن "اتحاد مقدس"ی بود که تحت شعار " برابری و برادری اسلامی" اشراف را با قشرهای فقیر عربستان " پیوند" می داد .

سقیفد بنی ساعده ٔ در حقیقت جلوه گاه برتسری همای نیژادی و قبیله ای بود. در ماجرای سقیفه از یکطرف: ابویکر و دیگر بزرگان قوم قریش و از طرف دیگر: علی (بعنوان پسر عمو، داماد و جانشین بلافصل محمد) کشمکش های شدیدی را برای تصاحب قدرت سیاسی آغاز کردند. در ماجرای سقیفه مردم نتوانستند نمایندهٔ واقعی خود را برای حکومت انتخاب کننسد و حتی حضرت على كه در اقتدار و استقرار اسلام جنگ هــا كـرده و گويــا نماينــدهٔ جــناح معتدل و "اصلاح طلب" حكومت اسلامي بود؛ كنار گذاشته شد و ابويكر بجانشینی پیغمبر انتخاب گردید و به عنسوان خلیفهٔ اول بــه حکومت

۱ - مكانى كه مسلمانان در زير "سقف" آن جمع شدند و به انتخاب خليفه پرداختند.

رسيد`

بعد از واقعهٔ سقیفه، علی برای کسب مقسام خلافت، تبلاش های بسیار کرد. او خطاب به انبوه مهاجران و مسلمانانی که از باران و اصحاب نزدیک پیغمبر بودند، گفت: "ای مهاجران! سلطنت محمد را بر عرب، از خانوادهٔ او خارج نکنید و حق خاندان او را ضایع نسازید، بخدا سوگند که من در امر خلافت از همهٔ مردم حق بیشتری دارم زیرا که مساهل بیت پیغمبریم و قاربان قرآن و فقیهان دین و عالم به سنت رسول الله هستیم" ... با اینحال تعمداد مشلمانانی که از بیعت با ابویکر خودداری کردند اقلیت انگشت شماری بودند و آن عده که راضی به خودداری کردند اقلیت انگشت شماری بودند و آن عده که راضی به خودداری کردند اقلیت انگشت شماری بودند و آن عده که راضی به خودداری کردند اقلیت انگشت شماری بودند و آن عده که راضی به خودداری کردند اقلیت انگشت شماری بودند و آن عده که راضی به خودداری کردند اقلیت انگشت شماری بودند و آن عده که راضی به خلافت علی و حاضر به بیعت با او شدند فقط ۷ نفر یا ۱۰ نفر بودند!"

# غدیر خُم و مسئله ٔ جانشینی علی

این سخنان علی، که آثار طعف و بی تکیه گاهی سیاسی اجتماعی در آن بخوبی مشهود است و تعداد ایندک افرادی که راضی به خلافت او بودند و همچنین دلایل تاریخی دیگر، مسئله انتخاب علی به جانشینی پیغمبر در "غدیر خُم "راشدیدا مورد سئوال و انکار قرار می دهد:

and the second second

۱ – برای آگاهی از ماجرای " سقیفه" نگاه کنید به: سیرت رسول الله، ج ۲، صبص ۱۱۱۱ – ۱۱۱۲ تاریخ طبشری: ج ٤، صبص ۱۳۲۸ – ۱۳۳۱ و ۱۳۵۲ – ۱۳۵۵ ماجرای سقیفه، محمدرضا المطفری، تهران، ۱۳۵۹ش.

۲ – تاریخ شیعه و فرقه های اسلام، صص ۱۰ ـ ۱۱.

٣ - شپيعه در اسلام، ص ١٦.

فرق الشیعة نوبختنی، ص ۱٤۳ تاریخ یعقویی، ج ۱، ص ۵۲۵. همچنین نگاه کنید به: شیعه در اسلام، علامه سید جمد ضین طباطبانی، ص ۵۵.

اول: هیچگونه نص صریح یا دستور روشنی که مشخصاً دلیل بسر
این باشد که پیغمبر، علی را بخلافت معین کرده، وجود نداشت و اگر
می بود، حضرت علی از آن استفاده می کرد و توده های مسلمان نیز
ناگزیر با علی بیعت می کردند. به روایت ابن هشام: بهنگام مرگ
پیغمبر، عباس (عموی محمد) از علی خواست که پیش محمد روند تا
از پیغمبر در بارهٔ جانشین آیندهٔ وی، نظرخواهی کنند، اما علی از این
کار پرهیز کرد و گفت: " صرا با این سنوال کاری نیست و اگر سید
(پیغمبر) ما را منعی می کند یقین می باید دانست که هیچ کس بعد از
وی چیزی بما ندهد و اگر چند وصیت ما را کرده باشد".

دوم: در اجتماع "سقیفه" هیچیک از مسلمانان و باران نزدیک پیغمبر سخنی از حدیث "غدیر" بمیان نیاورد، در حالیکه از واقعهٔ "غدیر خُم" تا ماجرای "سقیفه" بیش از ۳ ماه نگذشته بود، و این میرساند که اگر وصیت یا توصیه ای برای انتخاب علی به جانشینی پیغمبر شده بود، طبیعتاً می بایستی کسانی که در "غدیسر خُم" حاضر بودند آن حدیث را بیاد داشته باشند و از آن برای تأمین خلافست داماد پیغمبر (علی) استفاده نمایند.

سوم: در زبان عرب، کلمهٔ "مولا" به معنای "جانشین" نیست، بلکه بمعنای "آقا" و "سرور" است، بنابراین: جملهٔ پیغمبر در "غدیر خم" (مَن کنتُ مولاه فَهذا علّی مولاه - هر کس من مولای اویم، علی مولای اوست) نمیتواند دلیلی بر جانشینی علی باشد و اگر پیغمبر واقعا می خواست که علی را خلیفه و جانشین خود کند، برای پیشگیری از هرگونه سوء تعبیری، واژهٔ "نایب" (جانشین) را بکار می بُرد. قابل ذکر هرگونه سوء تعبیری، واژهٔ "نایب" (جانشین) را بکار می بُرد. قابل ذکر

١ ــ سيرت رسول الله، ج ٢، صص ١١١٢.

است که پیغمبر چند روز قبل از مرگش، در آخرین خطبه اش، بر شایستگی ابویکر تأکید کرد، آنچنانکه گفت: "اگر از بندگان خدا دوستی می گرفتم ابویکر را بدوستی می گرفتم."

چهارم: حضور شخصیت های مهمی مانند ابوبکر و عمر که در حمایت از محمد و ایجاد حکومت اسلامی، نقیش اساسی داشتند، با توجه به تجربهٔ سنّی، سیاسی و نزدیکی و فامیلیت این دو با محمد و نفوذ اجتماعی سیاسی ایشان در بین اعراب، پیغمبر را عملاً از انتخاب "علی جوان" به جانشینی خود، برحذر میداشت، مضافاً اینکه، پیشوانی عرب کاملاً ارشی نبوده بلکه بیشتر جنبهٔ انتخابی داشت و قدمت سن در آن رعایت میشد".

پنجم: در مقایسه با ابویکر و عمر، علی جوانی بود کسه از سیاست و خلافت، آگاهی چندانی نداشت و فاقد محبوبیست اجتماعی و نفوذ سیاسی لازم بود.

ششم: پیغمبر در بستر مرگ، ابوبکر (پدر زنش) را به نیابت خود برای امامت نماز تعیسین کرد و در حقیقت، حق امامت را به ابوبکر واگذار کرد<sup>۲</sup> و این میرساند که اگر علی براستی به عنسوان خلیفهٔ آیندهٔ مسلمین و جانشین محمد انتخاب شده بود، پیغمبر او را به امامت نماز منصوب می کرد نه ابوبکر را<sup>4</sup>.

۱ – تاریخ طبری، ج ٤، ص ۱۳۱۸.

۲ - تاریخ عرب، ج ۱، ص ۱۷۹.

٣ ـ سيرت رسول الله، ج ٢، صص ١١٠٦ \_ ١١٠٧ و ١١١٠ \_ ١١١١.

غوذ اجتماعی ابوبگر آنچنان بود که حتی پیغمبسر نیز گاهی پشت سر او نساز می گزاشت. نگاه کنید به: تاریخ طبری، ج ٤، صص ۱۳۲۲ ـ ۱۳۲۵ اسلام شناسی، دکتر علی شریعتی، ص ۵٤۵.

هفتم: خودداری چهل روزهٔ علی برای بیعت بهٔ ابویکر بخاطر زنش ( فاطمه) بود که در مورد تصرف زمسین همای فَدکَ بما ابویکر اختمالاف داشت ٔ .

هشتم: پس از بیعت علی با ابوبکر، او (ابوبکر) سه روز پیاپی از مردم خواست که اگر از بیعت خود ناراضی هستند می توانند بیعت خود را با او بر هم زنند. علی در مسجد از جای خود بلنید شد و خطاب به ابوبکر گفت: "ما بیعت خود را با تو فسخ نسی کنیم و این کار را نخواهیم کرد، زیرا رسول خدا ترا در کار دین و امامت بر ما، در نماز مقدم داشت، پس کیست که بتواند ترا در ادارهٔ امور دنیای ما باز دارد و واپس اندازد؟"

بهر حال، واقعمهٔ "سقیفه" و اختلاف بر سر خلافت و اماست، اولین و اساسی ترین اختلاف آشکار بین نخستین پیشوایان اسلامی بود و موجب شد که بزودی مسلمانان به فرقه ها و دسته های متخاصم تقسیم شوند و هریک خود را "حق" و دیگری را "باطمل" بداند، بطوریکه گفته اند: در تمام دوره های اسلامی، هیچ قاعدة دینی به اندازهٔ اماست (خلافت) موجب خونریزی نشده است".

\*

خلافت ابویکر و خلفای بعد از او، به قسدرت و حکومت اسلامی توان بیشتری بخشید. فیلیسپ حیستی، بدرستی، دوران حکومت خلفای راشدین (ابویکر، عمر، عثمان و علی) را "دوران فتح و

۱ - تاریخ شیعه و فرقه های اسلام، ص ۱۱.

٢ - فرق الشيعه، ص ١٤٢ تاريخ طيري، ج ٤، ص ١٣٣٦.

٣ - خاندان توبختي، صص ٥٣ ـ ٥٤؛ المثل والنحل، شهرستاني، ص ١٢.

استعمار" ناميده است'.

دوران حکومت ابویکر، اگرچه کوتاه، اما با سرکوب خونین شورش های قبایل عرب همراه بود و دوران حکومت عُمر آنچنان سخت و پرخشونت بود که کسی جرئت کوچکترین اعتراضی نداشت. در این دوره نیز شکنجه و سرکوب کسانی که به اسلام و آیات قرآن اعتراض یا تردید داشتند رواج داشت بطوریکه در زمان عُمر حتی گفتگو از "تفسیر قرآن" نیز ناروا بود، او نیز معتقد بود که "مجادله در بارهٔ قرآن، کفر است".

## **برگشتن توده ها از اسلام** و ظهور پیغمبران جدید

اسلام بخاطر ماهیت و سرشت خود، نمی توانست حامل آزادی ها و برابری های حقیقی باشد. آزادی ها و برابری هائی که اسلام بر آن ها تأکید می کرد، تنها آزادی ها و برابری های اخلاقی بودند.

وقشی مکمه بدست محصد افستاد، پیغمبسر ضمین یساد آوری حکومت های فرعونی گذشته، به مسلمانان بشارت داد: دوران استبداد و قدرت خودسرانهٔ اشراف سپری شده و از این پس، حکومت، حکومت توده های محروم و مستضعف است:

۱ - تاریخ عرب، ج ۱، ص ۱۷۸.

٢ - نهج الفصاحه، صص ٨٦ و ٢٧٨ (مقدمة مترجم).

وَنْزِيدُ أَنْ نَمُنْ عَلَى الَّذِينِ استُضعفُوا في الأَرضِ و نَجْعلَهُم أَنْمُهُ و نَجِعَلَهُمُ الوارثين (.

اما، تحکیم موقعیت ها و امتیازات اشراف و ادامهٔ بردگی و ستم، خیلی زود به قبایل مسلمان نشان داد که پیشگوئی ها و وعده های پیغمبر خدا تا چه اندازه درست و واقعی بوده است!

شکست اسلام در برقراری یک جامعهٔ عادلانه و آزاد و بسروز عصبیت های قومی و قبیله ای، انعکاس عینی خود را در ارتداد قبایل و برگشتن توده های مسلمان از دین اسلام یافت:

مجالدبن سعید گوید: "... کفر سر برداشت و آشوب شد و هر یک از قبایل، بجز ثقیف و قریش همگی یا بعضی شان از دیسن برگشتند". عروة بن زبیر گوید: "... وقتی پیغمبر درگذشت، هر یک از قبایل، همگی و یا بعضی شان از دین برگشتند."

مردم غطفان و بعضی دیگر نیز از اسلام برگشتند و "بیشتر مردم، در همه جا چنین بودند."

#### اسود عنسي و ادعاي پيغمبري

اسود عنسی نخستین کسی بود که در اسلام مرتد شد و خود را "رَحمان الیمن" خواند و ادعای پیغمبری کردن او بکمک پیروانش، سرزمین نجران را تصرف کرد و سپس طایفهٔ مذحج را مطیع خود ساخت و به صنعا حمله برد، کسانی که عهده دار کارهای یسن بودند

۱ -- سورهٔ قصص، آیه های ۳ ــ ۶ و ۵ .

۲ -- تاریخ طبری، ج ٤، ص ۱۳۱۹.

٣ - تاريخ طبري، ج ٤، ص ١١٣٧٠ كامل، أبن أثير، ج ٢، ص ٣٧.

٤ – الفرق بين الفرق، بغدادى، ص ٢٩٦.

سخت ترسیدند و در این باب، نامه به پیغمبر نوشتند... عاقبت پس از جنگهای متعدد، اسود عنسی شکست خورد و بقتل رسید'.

#### طليحه و دعوى پيغمبري

در روایت عمارهٔ بن فلان اسدی آمده است که: پیغمبس خدا زنده بود که طلیحه از دیسن اسلام برگشت و دعموی پیغمبسری کرد... از آن هنگام تعداد مسلمانان، پیوسته کستر میشدند و مردم بسوی طلیحه رفتند و کارش بالا گرفت<sup>۲</sup>.

خواندمیر می نویسد: "... و طلیحه در زمسان حیات سید کاپنات (محمد) بر علیه روایح الصلواة و فوایح التسلیمات بمدینه شتافت... و بنا بر تسویلات شیطانی، بنی اسد، ترک مسلمانی کرده، به رسالت او اقرار نمودند."

#### ادعاى پيغمبري مُسيلمه

همزمان با خروج طلیحه و برگشتن او از اسلام، مسیلمه نیز بار دیگر ادعای پیغمبری کرد و مدعی شد که از آسمان بر او "وحی" نازل میشود... مردم بسیار از قبیلهٔ او و دیگر قبایل به او گرویدند بطوریک کارش بالا گرفت ابوبکر، خالدبن ولید را با سپاهی فراوان به سرکوبی مسیلمه فرستاد . پیروان مسیلمه در میدان جنگ ایستادگی و مقاومت سختی کسردند. در این جنگ رحال (فرستادهٔ مرتد حضرت محمد)

۱ – تاریخ طبری، ج ٤، صص ۱۳۱۲ ـ ۱۳۱۳ و ۱۳۹۵ ـ ۱۳۹۹.

۲ – تاریخ طبری، ج ٤، صص ۱۳۸۱ ـ ۱۳۸۹.

٣ – حبيب السير، ج ١، ص ٤٤٩.

٤ – تاريخ فخري، ص ٢٠١؛ كامل، ج ٢، ص ٩٢.

پیشاپیش سپاه مسیلمه بود. مقاومست آنها چنان بود که نزدیک بود مسلمانان را شکست دهند، اما سرانجام مسیلمه، فراری و کشته شدا.

#### ادعای پیغمبری یک زن

سجاح دختر حارث بن سوید، اندکی پس از مرگ پیغمبر، دعوی رسالت و پیغمبری کرد... و طایفهٔ هزیبل دعسوت او را پذیبرفتند و از مسیحی گری خارج شدند... و سران قوم با او متحد شدند تـا بـا ابوبکـر (خلیفهٔ مسلمانان) جنگ نمایند ...

ابن اثیر و ابن طقطقی می نویسند: سنجاح نیز مدعی شد که پیغمبر است و " وحی" از آسمان بر او نازل میشود، گروهی از بنی تمیم از او پیروی کردند..."

علاوه بر این ها، تاریخ نویسان از ارتبداد صردم بحرین و حطم و قبایل طرب، مردم عمان، یمن و مهسره، قبیلهٔ عسک، اشعریان و صردم حضرالموت نام برده اندئ...

جنگ های فراوان و خونین "رده" (برگشتن از دین) که در سراسر دوران حکومت ابوبکر و دیگر خلفای نخستین اسلامی ادامه داشت، برای سرکوبی این شورش های ارتدادی و برای مسلمان سازی دوبارهٔ مردم بود بطوریکه ابوبکر و حضرت علی فرمان دادند تا: "هر که را که از دین برگشته باشد با شمشیر گردن زنند و به آتش بسوزانند و

۱ - تاریخ سیاسی اسلام، ج ۱، صص ۲۲۹ - ۲۳۰.

٢ -- تاريخ طبري، ج ٤، ص ١٤٢٧؛ روضة الصفا، ج ٢، صص ١٠٨ ـ ٢١٢.

٣ – تاريخ فخرى، ص ٢١٠١ كامل، ج ٢، ص ٥٥.

٤ - نگاه كنيد به: كامل، ج ٢، صمص ٣٧ و ٨٣ ـ ١٨٨ روضة الصفا، ج ٢، صمس
 ١٠٢ ـ ١٦١٤ تاريخ طبري، ج ٤، صص ١٣٥٤ ـ ١٤٦٤.

زن و بچه اش را اسیر کنند.<sup>س</sup>

### حمله٬ اعراب به ایران

بطوريكمه گفتيم: حكومت اسلامي، با شركت فعال اشراف و بازرگانان عربستان تأسيس شد و اين حكومت مي بايست ضسرورتا نمایندهٔ منافع سران مزیور باشد. در نظر اشراف عربستان، جنگ دائمی و کسب غمناتم و تصرف سرزمین های جدید و بدست آوردن اسیران برده، از جمله فعالیت های تولیدی بشمار می رفت. خشکسالی ها و قحطی ها<sup>۲</sup> و در نتیجه بحران های اقتصادی، موجب شد تا حکومت های نخستین اسلامی برای فتح سرزمین های حاصلخیز و دست یابی به منابع اقتصادی و توسعهٔ قلمرو اسلامی، جنگهای متعددی را تندارک ببیننید. در این جنگها، زمین ها و اراضی آنانی که در جنگ کشته میشدند و یا آنانی که از میدان جنگ فرار میکردند، بنام " اراضی خلافت" ضبط مي گرديد ً. اين امر و همچنين توسعهٔ مالكيت خالصه ( - صوافي) كه مشتمل بر اراضي پيغمبر و جانشينانش ميشد، باعث تقويست زمينـداري و تحکیم حکومت مقتمدر خلافت گردید بطوریکه رفتمه رفتمه، خلافت ( مانند کلیسا در جنگهای صلیبی) خود، بعنموان بزرگترین اشراف و

۱ - تاریخ طبری، ج ۲، حسص ۱۳۷ و ۱۳۸۰ و۱۴۰۷ و۱۹۱۰ تاریخ طبری، ج ۲، ص ۲۹۹۵.

۲ - نگاه کنید به: تاریخ طبری، ج ۳، ص ۱۹۲۰؛ ج ٤، صص ۱۵۸۸ و ۱۹۹۵
 حبیب السیر، ج ۱، صص ۲۰۲ و ۴:۵۰ مروج الذهب، ج ۱، ص ۱۹۶۶.

٣ - نگاه كنيد به: فتوح البلدان، صص ٧٥ و٧٦، تاريخ الرسل والملوك، طبرى، ص
 ٣٧٦

فئودال، صاحب زمین ها و ثروت های فراوان شد و ایسن امر، زمینه را برای اشرافیت پرتحمل بنی امیه و عباسیان فراهم ساخت.

لای گارد' معتقد است که مفهوم تکامل یافتهٔ غنیمت اینست که حکومت در ممالک مغلوب، نسبت به همهٔ اراضی، برای خود حق مطلق قائل است .

در سال ۱۸ هجری، اعراب مسلمان به ایران حملسه کردند.
اختلافات درونی دربار ساسانی، وجود تضادهای شدید اجتماعی، بروز جنگ های متعدد ۲۶ ساله با دولت روم شرقی (بیزانس) و در نتیجه، خالی شدن خزانهٔ دولت و تشدید فشار و تحمیل مالیات های سنگین بسر توده های شهری و روستانی و نیز تبانی روحانیون زرتشتی با اشراف و درباریان و همچنین، یأس و سرخوردگی ایرانیان بدنبال سسرکویی نهضت مساوات طلبانهٔ مزدک و امید و انتظار تودهٔ صردم برای ظهود یک "قهرمان نجات بخش" که در آئین های زرتشتی بر آن تأکید شده بود" و نیز، شعار دلپذیر "برابری اسلامی"... همه و همه باعث شد تا مرزهای ایران، یکی پس از دیگری بوسیلهٔ سیاهیان عرب فتح شوند.

در بسیاری از شهرها و ولایات ایران، مقاومت صردم در برابر اعراب بطرز وحشتناکی سرکوب گردید بطوریکه در سقوط مداشن و مقاومت درخشان مردم در جلولاء، اعراب مسلمان، سفاکی و خشونت بسیاری از خود نشان دادند آنچنانکه تمام مورخین از آن، بسنام "واقعهٔ هولناک جلولاء" یاد کرده اند. در این جنگ صد هزار تین از ایرانیان

<sup>3 -</sup> Lokkegaard

۲ - مالک و زارع، لمبتون ص ۱۴.

٣ - نگاه كنيد به: پشت ها، استاد ابراهيم پورداوود، صص ٣٠٠- ٢٠١.

کشته شدند و مدت ها اجساد آنها روی زمین باقی مانده بود... و تعداد فراوانی از زنان و کودکان ایرانی به اسارت رفتند... این جنگ بدان جهت "جلولاء" (پوشانیده) نام گرفت که از بس کشته، دشت و صحرا را پوشانیده بود که نمودار عظست و جلال جنگ بود . در این جنگ، مسلمانان چنان غنائمی بدست آوردند که مانند آن در هیچ واقعه ای نصیب آنان نگردید .

در جنگ نهاوند نیز ایرانیان، مقاومت بسیار و اعسراب، خشونت بسیار از خود نشان دادند بطوریکه عروة بن زید (شاعر عرب) از جنگ نهاوند نیز بعنوان "پیکار هولمناک" نام مسی برد ... " مقدسسی در بارهٔ جنگ نهاوند می نویسد: "... و دسته های ایرانی که گویند چهار صد هزار نفر بودند ... در آنجا بودند و بر شکیبانی و پایداری سوگند یاه کرده بودند ... و اعراب از ایشان (ایرانیان) چندان کشتند که خدا داند ... و از اموال و غنیمت ها، چندان نصیب اعراب مسلمان گردید که در هیچ کتابی اندازهٔ آن ذکر نشده است."

حکومت های نخستین اسلامی، که در حوزهٔ شبه جزیرهٔ عربستان ضمن استفاده از قهر و خشونت، شعار " لااِکره فی الدین" یسا: " برابری و برادری اسلامی" را تبلیغ می کردند، در سرزمین های اشغالی (از جمله

۱ – تاریخ طبری، ج ۳، ص ۱۸۲۹ کامل، ج ۲، ص ۱۳۶۰ فشوح البلدان، صنص ۱۵\_ 37.

٢ – اخبارالطوال، ابوحنيفذ دينورى، ص ١٤١.

٣ - اخبارالطوال، صص ١٥١ ـ ١٥٢.

٤ - آفرینش و تاریخ، ج ٥، ص ١٩٧. بنابراین: اگر بعضی از اسلام شناسان (مانند دکتر علی شریعتی، بازگشت به خویش، ص ۲۷) حملهٔ اعراب به ایران را "بی هیچ مقاومت درخشانی در نهاوند و جلولاء"... دانسته اند ناشسی از عدم آگاهی آنان به تاریخ ایران است.

در ایران) از شیره های خشنی برای مسلمان سازی مردم استفاده کردند. قرآن دستور می دهد: "با کسانی که به خدا ایمان ندارند و با کسانی که به خدا ایمان ندارند و با کسانی که پیرو دین خویش اند، حتی با آنانکه کتاب داشته اند، پیکار کنید تا با حقارت و ذلت جزیه بپردازند." نمایندگان عرب نیز هنگام ملاقات با یزدگرد سوم به او یادآور شدند: "پیغمبر، ما را وصیت کرد که در جهان بگردید، هر کس این دین (اسسلام) را قبول کند، نِعم و کرامة، و اگر قبول نکند با او حرب کنید تا دین ما بپذیرد یا جزیت بدهد."

# اشراف ایرانی، اسلام را قبول می کنند

ابرانیان و مردم دیگر کشورهای اشغال شده می توانستند اسلام را نپذیرند و مقاومت نمایند و در نتیجه به سرنوشت هولناک جنگ جلولاء دچار شوند، یا صلح کنند و خراج و جزیه بهسردازند و یا اینکه مسلمان شوند و از سنگینی خراج و جزیه و دیگر مالیات ها خلاصی یابند.

اشپولر می نویسد: انگیزه ها و اسباب عصده در گرایش به دین (اسلام) از جنبهٔ اقتصادی و از میل به فرارِ مالیات های سنگین و به رهانی از فشارهای گوناگونی که در مجموع سخت و دشوار بوده ناشی میشده است<sup>۳</sup>.

احمد امین ( مورخ عرب و استاد دانشگاه الازهــر) تأکیــد

۱ – سورهٔ توپه، آیهٔ ۲۹.

۲ – تاریخ طبری، ترجمهٔ بلعمی، ص ۲۹۵.

٣ -- جهان اسلام، س٨٠.

میکند: ... گروهی از مردم هم از بار سنگین جزیسه شسانه خالی کردند... فرار مردم از پرداخت جزیه و قبول اسلام به اندازه ای بود که بعضی از امیران و سرداران عرب دچار حیرت شده بودند'.

ابن فقیه نیز یادآور میشود که: صردم از پرداخت جزیمه سر باز زدند و اظهار اسلام کردند".

خالدین ولید در نامه ای به اشراف ایرانی نوشت: "حال به فرمان ما درآئید تا شما را با هر چه دارید در زمین تان، بخودتان واگذار کنیم و از شما بگذریم و به دیگران بپردازیم".

بدین ترتیب: اشراف ایرانی بهتر دیدند اسلام را بپذیرند تا مسنافع و امتیازات اجتماعی شان همچنان مصون و محفوظ بمانید. بیلاذری می نویسد:

"گروهی از بزرگ زادگانِ اصفهان در جغرباد از روستای ثیمهٔ کُبری و نیز در قلعه ای بنام ماربسین، دژ و بمارو دانستند، چون جی ( مرکز اصفهان) فتح شد، سسر اطاعت فرود آورد، و خراجگزار گردیدند و نیز از پرداختن جزیمه سسر بماز زدند ( یما پرداختن جزیه را به سود خود ندیدند) و اسلام آوردند"<sup>3</sup>.

بنابراین: برخلاف نظر بعضی از اسلامشناسان ایرانی که معتقدند صردم ایران در حمله اعراب و نفوذ اسسلام " ضرو ریختن دیوارهای تسخیرناپذیر طبقاتی، آزادی تعلیم و تربیت برای عموم، رهانی و استبداد

١ - يرتو أسلام، ج ١، ص ١٢٤.

٢ - مختصرالبلدان، ص ١٢٢.

٣ - تاريخ الرسل والملوك، طيرى، ص ٢٨٧.

٤ - فتوح البلدان، ص ١٣٩.

روحانی و اشرافی را یافته بودند" احمله اعسراب بسه ایسران نسه تنها معادله های طبقاتی و اجتماعی دوره ساسانی را بنفع توده های مردم تغییر نداد، بلکه با اسلام آوردن اشراف ایرانی، مالکیت اراضی و امتیازات اجتماعی آنان، مشل گذشته، تثبیت و تحکیم گردید و حکومت های اسلامی، با ائتلاف زمینداران و اشراف ایرانی، به بهره کشی از توده های شهری و روستانی پرداختند"، به عبارت دیگر: پس از حمله اعراب به ایران، روستانیان ایرانی ستم دوگانه ای را تحمل کردند، از یکظرف، ظلم ارباب و بهره کشان محلی و از سوی دیگر، ستم فاتحان عرب. احمد امسین (مورخ عرب) بدرستی می نویسد که: نتیجه فتح اسلامی، برده بردن و بنده عرب) بدرستی می نویسد که: نتیجه فتح اسلامی، برده بردن و بنده نگهداشتن بوده است" و بقول دکتر علی شریعتی: "... انترناسیونالیسم ناخته بودند، نبوده است".

## قتل عُمر

قتل عمر (در سال ۲۳ هجری) بوسیلهٔ برده ای ایرانی بنام فسیروز (یا ابولوٹلؤ) که یکی از اسپران جنگ نهاوند بود، می تواند از دو جنبسهٔ مورد توجه قرار بگیرد:

۱ \_ عصلِ فبیروز بعنوان یک برده می تواند نمایندهٔ عصیان بردگانی باشد که "برابری و برادری اسلامی" را سرپوشی برای پنهان

۱ - دکتر علی شریعتی، بازگشت به خویش، ص ۷۷.

۲ - نگاه کنید به: تاریخ الرسل والملوک، ص ۲۰۱.

٣ - پرتو اسلام، ج ١، ص ١١٨.

٤ - بازشناسی هویت ایرانی ـ اسلامی، ص ۱۲۳.

کردن اختلافات و تبعیض های اجتماعی یافته بودنــد. در چگون<sub>ی</sub>گـی فتــل عمر نوشته اند که: روزی ابولولو برای شکایت از اریاب خود ( مغیرهٔ بسن شعبه که از اصحاب نزدیک پیغمبر بود ٔ) پیش خلیفهٔ مسلمین (عمر) رفت و گفت که: " اربابِ من از کار کردن و زحمست مــن روزی ده درهــم ماليات مي گيرد و اين مبلغ زياد است"، عمر پرسيد: "شغل و حرفه ات چیست؟" ابولولؤ جواب داد: " نجاری، آهنگری و نقاشی" عمر گفت: " با اینهمه صنعت، این مالیات زیاد نیست، شنیده ام که میتوانی آسیابی بسازی که با باد کار کند؟" ابولولو گفت: "آری!" عمر گفت: " برای من بساز". ابولولو (که از بی نتیجه ماندن شکایت خود بـرآشـفتـه بود) گفت: " اگر سلامت بمانـم آسیابی برایتِ خواهم ساخت که در شسرق و غرب از آن تعریف ها کننـد" و رفـت… عـمـر گفـت: " ایـن مـرد مـرا تهدید کرده است ... صبح روز بعد، هنگامی که عمر در مسجد به نماز جماعت ایستاده بود، ابولوگو خود را باو رسانید و با خنجرِ دو سر، شـش زخم بر خلیقهٔ مسلمانان وارد آورد و شخص دیگری بنام کلیب را که پشت سـرِ خلیفه ایستاده بـود، کشت و فرار کرد ً. مسعودی یـادآور مىشود:

" فیروز ضمن کشتن عمر، ۱۲ تن را نیز در مسجد مجروح کرد که ۳ تن از مجروحین بصردند و ۳ تـن بماندنـد و خویشـتن را نـیز (بـا دشنه) بزد که بمرد"".

۱ – در مورد جنایات مغیره نگاه کنید به: سیرت رسول الله، ج ۲، ص ۴۸۰۱ تاریخ طبـــری، ج ۳، ص ۱۱۱۲؛ ج ۵، صـــص ۱۸۷۹ ـ ۱۸۸۳ و ۲۰۲۲؛ ج ۷، صـــص ۲۷۱۵ و۲۷۳۷.

۲ - کامل، ج ۳، صص ۸۲\_۹۳؛ تاریخ طبری، ج ۵، ص ۲۰۲۹.

٣ - مروج الذهب، ج ١، ص ٦٧٧.

۲ عمل فیروز، بعنسوان یک ایرانی وطن دوست، می تواند
 نمایندهٔ انتقام ملت مغلوبی باشد که مذهب، آداب و عقاید ملی خود را
 با تحمیل و تهدید از دست داد و اسلام را پذیرفت.

معروف است که وقتی اسیران جنگ نهاونسد را بسه مدینسه می بردند، فیروز بکناری ایستاده بود و به اسیران می نگریست و کودکان خردسالی را که در میان اسیران بودند نوازش میکرد و بر سرشان دست می کشید و می گفت: "عُسر جگرم را بخورد" در این اسارت ها، دختران و زنان ایرانی را در بازار مدینه فروختند و "وسبانا" و "اسرا" نامیدند.

قابل ذکر است که با فیروز، ایرانی دیگری به نسام هرمزان را نیز بجرم همدستی و همکاری با او، دستگیر کرده و به قتل رساندند".

### مقاومت ایرانیان در برابر اعراب

بطوریکه گفتیم: در اکثر شهرها و ولایسات ایران، مقاوصت های کوتاه یا بلند مدتی در برابر اعراب صورت گرفت و اعراب مسلمان، به آن آسانی که تصور میرود به فتح هست ایران موفق نشدند. همچنین، تسلط اعراب بر ایران، به منزلهٔ پایان مقاومت ها و مخالفت های صردم ایران در برابر دین و دولت اسلامی نبود بلکه در طول سالهای اشغال

۱ -- تاریخ طبری، ج ۵، ص ۱۹۵۸.

۲ - تاریخ طبری، ج ۵، ص ۲۰۸۸، در بارهٔ هرمزان نگاه کنیمد به: فرهنگ ایرانی پیش از اسلام، محمد محمدی، صص ۷۷ - ۸۱.

ایران توسط اعراب، مردم همچنان برعلیسه حکومت های دست نشاندهٔ اسلامی (که مظهر دین تحمیلی بودند) به مبارزه پرداختند، مثلاً: پسس از فتح استخر (در سالهای ۲۰-۲۸ هجری) مردم آنجا سر به شورش برداشتند و حاکم عرب آنجا را کشتند... اعراب مجبور شدند برای بسار دوم، استخر را محاصره و تصرف کنند. مقاومت و پایداری ایرانیان آنچنان بود که فاتح استخر (عبدالله بن عامر) را سخت نگران و خشمگین کرد بطوریکه: "سوگند خورد که چندان بکشد از مسردم اصطخر که خون براند... و اصطخر که خون براند... به اصطخر آمد و (آنجا را) بجنگ بستد... و خون همگان مباح گردانید و چندانکه کشتند خون نمی رفت، تا آب گرم خون در بودند، پس برفت... و عدهٔ کشتگان که نام بردار بودند، چهل مزار کشته بود، بیرون از مجهولان..."

در زمان خلافت حضرت على نيز مردم استخر بـــار ديگــر ســر بـــه شــورش برداشــتند و ايــن بـــار عبدالــلــه بــن عــبــاس بفــرمــان عــلــى شــورش توده ها را در خون فرونشاند .

در همین هنگام مردم کسرمان و فنارس نیز قیام کردند و عُمال حضرت علی را از شهر بیرون راندند. علی برای خامسوش کردن طغیان توده ها، زیادبن ابیه را بسوی فارس و کرمان فرستاد".

ری نیز از پایگاه های مهم مقاومت مردم در برابسر حملهٔ اعـراب

۱ - فارسنامه، این بلخی، ص ۱۹۳۵ کامل، ج ۳، ص ۱۹۳۰

۲ - فارسنامه، ص ۱۳۹.

۳ - برای آگاهی در بارهٔ جنایات این سردار معروف اسلام نگاه کنید به: مروج الذهب، ج ۲، ص ۲۹۶ آضرینش و تاریخ، ج ۲، ص ۶۶ انقبلاب همای اسلامی، غربوطلی، ص ۴۵۹ جوامع الحکایات، محمد عوفی، جزء دوم از قسم سوم، صعر ۲۹۹ ـ ۳۹۱.

بود بطوریکه اعراب در حمله به این شهر با پایداری و مقاومت فراوان مردم روبرو گردیدند. مغیره (سردار عرب) در جنگ ری چشمش را از

دست داد ا. به روایت ابن فقیه، در اخبار آل محمد آمده است که: "ری نفرین شده است زیرا که اهل ری از پذیرش حق (دین اسلام) سر باز

زنند". پس از فتسح ری، مردم آنجا بارها علیه والیان عرب شورش کردند. عمر و عثمان مجبور شدند چندین بار به ری اشکرکشی کرده و

شورش مردم را سرکوب نمایند". در زمان حضرت علی نیز مردم ری سر به اعتراض و طغیان برداشتند و از پرداخت خراج خودداری کسردند بطوریکه: "در خراج آن دیار، کسری پدید آمد". حضرت علی ابوموسی

را با لشکری فراوان به سرکوب شورش مردم فرستاد. ابوموسسی پیش از این نیز بدستور علمی بجنگ مردم ری شتافته بود و امسور آنجا را بحال نخستین بازآورده بود ٔ .

در زمان عمر مردم آذربایجان چندین بار سر به شورش برداشــتند و با سپاهیان عرب بسختی جنگیدند. در زمان عثمان نــیز شـورش هـای متعددی در آذربایجان روی داد°.

مردم خراسان نیز که قبول اسلام! کرده بودند، پس از چندی مرتد گردیده و در زمان عثمان سر بشورش برداشتند و خلیفهٔ مسلمین فرمان داد تا آنان را سرکوب نمایند ... عبدالله بن عاصر و سعیدبن عاص

١ -- البلدان، احمدين ابي يعقوب، ص ٥٩.

۲ - مختصرالبلدان، ص ۱۱۱.

٣ -- فتوح البلدان، ص ١٤٩.

٤ - ايضاً، ص ١٥٠.

ه - ایضاً، صعس ۱۹۵ و ۱۲۱ و ۲۲۲.

بسوی خراسان تاختنمد تــا بــار دوم گـرگان و طبرســتان و تمیشــه را فتــح نمایند ٔ

در همین ایام، مردم سیستان نیز قیام کرده و حاکم عرب آنجا را از شهر بیرون کردند . همچنین در سسال ۲۸ هجری مردم فارس علیه عبیدالله بن معمر (حاکسم دست نشانده عرب) شورش کردند و او را کشتند و سپاهیان مسلمان را شکست دادند... مردم دارابگرد نیز علم طغیان برداشتند .

مردم طبرستان نیز سالهای طولانی در برابر اعراب مقاومت کردند. در زمان عثمان، اعراب برای فتح طبرستان کوشیدند و سعیدبن عاص (والی کوفه) بجنگ مردم طبرستان رفست. می گویند که امام حسن و امام حسین (فرزندان حضرت علی) نیز در این جنگ همراه سعیدبن عاص بودند<sup>4</sup>.

اما اعراب نتوانستند حاکمیت و سلطهٔ دائمی خدود را بر نواحی طبرستان برقرار نمایند، از ایس رو طبرستان همواره عرصهٔ مبارزات مردم علیه حکومت اعراب بود. در سال ۹۸ هجری نیز مردم طبرستان، شورش کردند و سلیمان بن عبدالطک اُمسوی که از دلیری و جنگاوری مردم طبرستان هراسان شده بود، مصقله (سردار معروف خود) را برای سرکوب شورشیان به آنجا فرستاد و ۱۰ یا ۲۰ هزار سرباز نیز به سیاهیان او افزود:

<sup>1 -</sup> مجمل التواريخ والقصص، ص ٢٨٣.

٢ - كامل، ج ٣، ص ١٢٦؟ فتوح البلدان، ص ٢٧٢.

٣ – كامل، ج ٣، ص ١٦٣.

٤ - فتوح البلدان، ص ١٩٨٧؛ مختصر البلدان، ص ١٥٧؛ تاريخ سياسي اسلام، ج ١٠ ص ٢٨٨.

"دشسنان ( مردم طبرستان) با وی حیله کردند و چسنان وانمودند که هیبت وی بر دلهایشان نشسته است تا مصلقه سیاه را به درون آن دیار آورد و چون نزدیک گذرگاههای کوهستان رسید، دشسن ( مردم طبرستان) در آن جای، کسین کرده بود، سپس سنگ های کوهستان را بر سبر ایشان ( سپاهیان خلیفه) افکندند چنان که لشکریان ( عرب) همه هالاک گردیدند و مصقله ( سردار عرب) نیز کشته شد، از آن جای ایس مشل را آورده اند که: "تا مصقله از طبرستان بازگرده"... پس از آن، مسلمین در اطراف آن نواحی می جنگیدند و از پیشروی در سرزمین دشمسن ( طبرستان) پرهیز میکردند".

مردم گرگان نیز در زمسان سلیمان بن عبدالملک اَموی سر به طغیان برداشتند و عامل خلیفه را کشتند. یزیدبن مُهلّب (سردار خلیفه) برای سرکویی مردم بسوی گرگان شتافت. یزیدبن مُهلّب در گرگان سوگند خورد که با خون عجم، آسیاب بگرداند:

" ... به گرگان آمد و ۱۲ هزار تن از جوانان و اسسیران و سراران و مرزبانان را گردن زد، چون خون، روان نمی شد (برای آنکه سردار عرب را از کفارهٔ سوگند نجات دهند) آب در جوی نهادند و خون با آن به آسیاب بردند و گندم آرد کردند و بزیدبن مهلب از آن، نبان بخورد تبا سوگند خود وفیا کرده باشد، سپس ۲ هزار کودکه زن و مسرد جوان را اسبیر کرد و همه را به بردگی فروختند... و کالبد کشتگان را بر دو جانب

۱ – فترح البلدان، صبص ۱۸۳ – ۱۸۵ و ۱۸۸ – ۱۸۸۶ تاریخ طبری، ج ۹، صبص ۳۹۷۰ – ۳۹۳۰

طريق (جاده) بياويخت" .

گیلان و دیلمستان تا حدود ۲۵۰ سال در برابر هجوم و نفوذ اعراب مقاومت کردند بطوریکه اعراب مسلمان، این نواحی را " تَغَر" می خواندند و ثغر در نزد مسلمانان عرب، مرزی بود که شهرهای آنها را از ولایات دشمن و اهل کفر، جدا میساخت. در ضرب المثل های اعراب نیز از مردم گیل و دیلم همواره بعنوان "دشمنان اسلام" نام می برند".

# جنگ جَمَل

پس از قتل عثمان، حضرت علی تصور میکرد که شرایط سیاسی و اجتماعی، جهت بدست گرفتن مقام خلافت برای او آماده و مناسب است، اما بزودی طلحه و زبیر (که از پاران نزدیک پیغمبر بودند) و عایشه (زن پیغمبر) با خلافت علی مخالفت کردند و سر به اعتراض و شورش برداشتند. در این صیان معاویه بین ابی سفیان (حاکم شام) نیز علی را به شرکت در قتل عثمان متهم ساخت و به خونخواهی عثمان قیام کرد. این شورش ها، خلافت علی را با موانع و مشکلات عظیمی روبرو ساخت و هر روز مرکز خلافت اسلامی (مدینه) را تهدید میکرد. علی برای مصون ماندن از این خطرات (مدینه) را تهدید میکرد. علی برای مصون ماندن از این خطرات را مدینه به ذی قار (در

۱ – نگاه کنید به: تاریسخ طبرستان، ابن اسفندیار، ج ۱، ص ۱۹۹۶ زیـن الاخـبار، گردیزی، ص ۱۹۱۲ فتوح البلدان، صــص ۱۸۷ ـ ۱۸۸۶ آفـرینش و تاریـخ، ج ۲، ص ۵۵.

۲ – برای آگاهی بیشتر در بارهٔ مقاومت ایرانیان در برابر اعراب و اسلام، نگاه کنیـد به: ملاحظاتی در تاریخ ایران، علی میرفطروس، چاپ سوم، صص ۹۴ ـ ۹۴.

حوالی بصره) منتقل کند. از ایسن تاریخ، مدینه اهمیت سیاسی و مرکزیت فرماندهی خود را از دست داد.

طلحه و زبیر با حمایت عایشه (زن پیغمبر) برای تصرف شهر بصره و کوفه به این نواحی لشگرکشی کردند و در حوالی شهر بصره جنگ سختی بین سپاهیان علی و نیروهای مخالسف او درگرفت که در آن، طلحه و زبیر به هلاکت رسیدند و عایشه نیز به اسارت درآسد. در این چنگ، چون عایشه بر شتری سوار بود، از این رو، آن را جنگ "جمل" نامیدند".

# جنگ صِفّين

با پیروزی علی در جنگ "جمل"، حاکمیت او بر نواحی عراق و بین النهرین مسلم گردید. با اینحال، مخالفان علی پس از شکست در جنگ جمل به شام (سوریه) رفتند و بسه گروه "عثمانیسه" (هواداران عثمان) پیوستند و با حمایت لشگریان معاویه برای چنگ با علی آماده شدند. در ماه صفر سال ۳۷ هجری در ناحیه "صفین" (جنوب شهر رقه واقع در کنار فرات) جنگ خونیسنی بین سپاهیان علی و لشگریان معاویه درگرفت. نتیجه این جنگ بنفع لشگریان علی متمایل بود و معاویه چون خود را در برابر سپاه علی ناتوان دید به تدبیر و حیله عمروبن عاص فرمان داد تا سریازانش پاره های قرآن را بر سر نیزه کردند و گفتند: "ما هر دو مسلمانیم و باید به

۱ .. نگاه کنیند بند: صروح الذهب، ج ۱، صنص ۷۱۶ ـ ۷۳۱ و ۷۹۳ ـ ۱۷۹۱ تاریخ یعقوبی، ج ۲، صص ۸۰ ـ ۸۷.

حکمی که قرآن میکند، راضی باشیم ... ایسن حیله بسختی موشر افتاد و عده ای از فرماندهان و سربازان سپاه علمی، دست از جنگ کشیدند و علی را که دچار شک و تردید شده بود، وادار به مذاکره و قبول حکمیت کردند .

### خوارج

بسیاری از مسلمانان که نه برای منافع یا خلافت علمی بلکه بخاطر استقرار عدالت اجتماعی مبارزه میکردند، راضی به مذاکره و سازش بها معاویه و اشراف بمنی امیله نبودنید، آنها با شعار " لاحكم الأالله" معتقد بودند كه: حكم خدا صادر گرديده زيرا كه ما (سپاهیان علی) بر لشگریان معاویه پیروز گشته ایم، بنابسراین: مذاكره و سازش با دشمن، بمنزله " مخالغت با حكم خدا" است. با چنین استدلالی، روشن بود که تسلیم به حکمیت ( داوری) و سازش، على را در شمار دشمنان اين مسلمانان قرار ميداد، بر اين اساس: دوازده هزار تـن از لشـگریان از اردوگـاه علمی " خسارج" گردیده و در نهروان ( بین بغداد و بصره) مستقر شدند و از بسین خود، شخصی عادی بنام عبدالله بن وهب را به خلافت انتخاب کردند، ایسن عده از ایس پس به " خارجی" یا " خوارج" ( قیام کنندگان) معروف گردیدند و آن کسانی را که بر اطاعت علی باقی مانده واو را همچنان خلیفه و امام مسملمین دانستند، شیعه (پا

۱ ـ نگاه کنید به: تاریخ یعقوبی، ج ۲، صص ۸۸ ـ ۹۰؛ مسروج الذهب، ج ۱، صنص ۷۴۲ ـ ۷۲۹.

پیروان علی) نامیدند<sup>ا</sup>.

خوارج، علی، عثمان، معاویه، عمروین عاص و ابوموسی اشعری را که در جنگ صفین به "حکمیت" انتخاب شده بودند را کافر می دانستند. به عقیده آنان: خلافت و جانشینی پیغمبر امری است انتخابی و نه انتصابی و لازم نیست که خلیفه، عرب و از قبیله قریش باشد بلکه خلافت غیرعرب و حتی غلامان نیز روا و جایز است، تنها شرط خلافت و رهبری اینست که شخص خلیفه، باتقوی، عادل و شمشیرزن باشد. بعضی از فرقه های خوارج (مانند شمیبییه) در انتخاب خلیفه فرقی بین زن و مرد نمی گذاشتند و امامت زنان را نیز جایز می دانستند".

خوارج، برخلاف شیعیان، قسدرت امسام را ناشسی از " اُمست" می دانستند و تأکید می کردند که ریاست امام، جنبهٔ دینی (الهی) ندارد بلکه فقط دارای جنبهٔ دُنیوی است.

خوارج دشمنان آشتی ناپذیر اشراف بنی امیه، زمین داران بزرگ و مخالف مالکیت خصوصی بودند. آنها خلافت موروثی خاندان پیغمبر را قبول نداشیتند، بر ایسن اساس شتید بشوان خوارج را مظهر "جمهوریخواهان" در برابر تماییلات "سلطنت طلبانیه" (حکومیت موروثی) شیعیان دانست".

۱ ح گروهی از محققین، پیدایش "شیعه" را به زمان پیغمبر مربوط می دانند. نگاه
 کنید به: شیعه در اسلام، ص ٥ - ٤٤ تاریخ شیعه و فرقه های اسلام، صسص ٤٠ - ٢٣٩ اسلام در ایران، صص ٥١ - ٥٠.

۲ - تاریخ طبری، ج ۸، صص ۲۹۲۹ - ۳۹۲۹؛ الفرق بین الفرق، صص ۴۷ - ۷۰
 ۳ - نگاه کنید به: الفصل فی الملل و الاهواء والنحل، ایسن حزم، ج ۶، صسص ۱۸۸ - ۱۹۹۱ الفرق بین الفرق، ص ۴۹؛ تاریخ شیعه و فرقه های اسسلام، صص ۴۵ - ۴۸؛ اسلام در ایران، صص ۵۳ - ۹۵.

## جنگ نهروان

مسئلة حكميت و پيدايش خوارج، انشعاب و تفرقه هاى موجود بين مسلمانان را بيشتر كرد و خلافت على را دستخوش تهديدها و خطرهاى تازه اى ساخت. سرانجام در نهم صفر سال ۳۸ هجرى در دشت نهروان، جنگ خونينى بين لشگريان على و خوارج روى داد كه در آن، حدود ۱۸۰۰ تن از خوارج بقتىل رسيدند. در اين هنگام (سال ۳۸ هجرى) يكى از خوارج معروف بنام خِريت بن راشد النّاجى نيز در جنوب ايران به مخالفت با على قيام كرد و گروهى از ايرانيان را با خود همداستان كرد .

### قتل حضرت على

با تعقیب و سرکویی خوارج، در سال ٤٠ هجری سه تن از خوارج تصمیم گرفتند که علی، معاویه و عمروعاص را بعنوان "مفسدین فی الارض" و باعث تفرقه و اختلاف مسلمانان بقتسل برسانند تا راه برای استقرار عدالت و انتخابات آزاد جهت تعیین خلیفهٔ تازه، فراهم گردد. مأمور قتل معاویه او را زخمی و مجروح کرد، اما این زخم ها موجب مرگ او نگردید و ضارب، خود بقتل رسید. مأمور قتل عصروعاص نیز بجای او، اشتباها شخص دیگری را بقتل رسانید، اما مأمور قتل علی ربنام عبدالرحمن بن ملجم) در سحرگاه نوزدهم رمضان، با شمشیر،

۱ – نگاه کنید به: تاریخ طبری، ج ۲، صص ۲۹۵۵ ـ ۲۵۵۱؛ تاریخ یعقویسی، ج ۲، ص ۲۰۰

حضرت را مجروح کرد که سرانجام باعث صرگ علی گردید'. بقول سیوطی: قبر علی را از بیم آنکه مبادا خوارج آنرا نبش کرده و جسدش را بیرون آورند، از مردم پنهان کردند و بقول گروهی دیگر: دو بار قبر علی را از جانی بجای دیگر تغییر دادند، بعضی می گویند: جسد علی را با شتری به مدینه فرستادند تا در کنار رسول خدا بخاک سپرده شود ولی شتر در راه گم شد و ندانستند که بکجا رفت، برخی نیز مسی گویند که آن شتر را قبیلة بنی طی گرفته و جسد علی را دفن کردند'، ولی علما و مورخان شیعه معتقدند که حضرت علی را در نجف بخاک سپردند.

٠

پس از مرگ علی، خوارج بار دیگر متشکل شده و قدرت یافتند و بنام: ازارقه، شبیبید، اباضیه، بیهسیان (بیهسید) و صفریان (صفرید) در سرتاسر قلمرو اسلامی (از جمله در ایران) با حکومت هسای وقت به مبارزه پرداختند<sup>۲</sup>.

۱ - تاریخ طبری، ج ۲، صص ۲۹۸۱ ـ ۲۹۹۳.

٢ - مروج الذهب، ج ١، ص ٧٠٦.

۲ - برای آگاهی پیشتر در بارهٔ خوارج، نگاه کنید به: اسلام شناسی، ج ۲، علی میرفطروس، صص ۷۸ ـ ۸۹.

# منابع و مآخذ

ĩ

آثارالباقیه: ابوریحان بیرونی، با حواشی اکبر سرشت دانما، کتابخانیهٔ خیام، تهران، ۱۳۲۱ ش.

آفرینش و تاریخ (البسد والستاریخ): مُطهَّرین طاهر مُقدَّسی، محمدرضا شفیعی کدکشی، انتشارات بنیاد فرهنگ ایران، تهران، ۱۳۵۱ش.

#### الف

احكام قرآن: محمد خزائلي، انتشارات جاويدان، تهران، ١٣٥٣ش.

اخبارالطوال: ابوحنیفه دینوری، صادق نشأت، بنیاد فرهنگ، تهران، ۱۳۶ش.

از پرویز تا چنگیز: سیدحسن تقی زاده، انتشارات فروغی، تهران، ۱۳٤۹ش.

اسلام در ایران: پطروشفسکی، کریم کشاورز، انتشارات پیام، تهسران، ۱۳۵٤ش. اسلام شناسسی: علمی شیریعتی، انتشمارات قسائم، تهمران، ۱۳۵۱ ۱۳۵۱ش.

اسلام شناسى: على ميرفطروس، ج ٢، انتشارات نيما، آلمسان، ١٩٩٨.

اسلام و تصوف: نیکسل سیون، محمدحسین مسدرس نهاونسدی، انتشارات زوار، تهران، ۱۳۶۱ش.

اسلام و سرمایه داری: ماکسیم رودنسون، ترجمه و انتشسارات اتحاد کارگر، تهران، ۱۳۵۸ش.

اسلام و سوسیالیسم در مصر: حمید عنایت، انتشارات موج، تهران، ۱۳۵۰ش.

الاستيعاب في معرفة الاصحاب: جمال الديس ابن عبدالبر النمري القرطبي، حيدرآباد، دكن، ١٣١٨ - ١٣١٩ش.

اشتراكيه الاسلام: مصطفى السباعي، چاپ دمشق، ١٩٥٧.

الاصنام: هشام بن محمد كلبسى، محمدرضا جلالى نائيسنى، انتشارات اميركبير، تهران، ١٣٥٥ش.

اعلام قرآن: محمد خزائلي، اميركبير، تهران، ١٣٤١ش.

اعیان الشیعه: سیدمحمد امین عاملی، کمال موسوی، کتابفروشسی اسلامید، تهران، ۱۳٤۵ش.

الاموال: ابوعبيدالله قاسم بن سلام، چاپ مصر (قاهره)، ١٣٥٤ق.

اقتصاد توحیدی: ابوالحسن بنی صدر، انتشارات بلال، تهران، بی تاریخ.

انجيل لوقا: باب دوازدهم.

ب

بازگشت به خویش: علی شریعتی، انتشارات توحید، تهران، ۱۳۵۷. البدایه والنهایه فی تاریخ: ابن کثیرالقرشی الدمشقی، چاپ مصر، ۱۳۵ق.

البلدان: ابن فقیمه همدانی، ح. مسعود، بنیاد فرهنگ، تهسران، ۱۳۶۹ش.

بحرالفواید: مولف ناشناس، باهتمام محمدتقی دانش پژود، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، تهران، ۳٤٥ اش.

بیست مقاله: سیدحسن نقی زاده، احمد آرام، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، تهران، ۱۳۶۹ش.

بیست و سه سال نبوت: علی دشتی ، چاپ بیروت، بی تاریخ.

پ

پرتو اسلام: احمد امسین، عباس خلیلی، انتشارات اقبال، تهران، ۱۳۳۷. ۱۳۳۷ش.

پژوهشی در اساطیر ایران: مهرداد بهار، انتشارات تنوس، تهران، ۱۳۹۲ ۱۳۹۲ش.

پیامبر: زین العابدین رهنما، انتشارات زوار، تهران، ۱۳۶۸ش.

پیرامون انقلاب اسلامی: مسرتضی مطهری، انتشارات صدرا، قم، بدون تاریخ.

ت

تاريخ اسلام: على اكبر فياض، انتشارات دانشگاه، تهران، ١٣٣٥ش.

تأریخ ایران بعد از اسلام: عبدالحسین زرین کسوب، انتشارات امیرکبیر، تهران، ۱۳۵۵ش.

تاریخ ایران: پیکولوسکایا، پطروشفسکی و...، کریم کشاورز، انتشارات موسسه مطالعات و تحقیقات علوم اجتماعی، تهران، ۱۳۶۹ش.

تاریخ بناکتی: فخرالدین ابوسلیمان داوود السناکتی، بکوشش جعفر شعار، انتشارات انجمن آثار ملی، تهران، ۱۳٤۸ش.

تاریخ پیامبران و پادشاهان: حمزه بن جسن اصفهانسی، جعفر شعار، بنیاد فرهنگ ایران، تهران، ۱۳۵۲ش.

تاریخ تصوف در اسلام: قاسم غنی، انتشارات زوار، بی تاریخ.

تاریخ تمدن اسلام: جرجی زیدان، علی جواهر کیلام، انتشارات امیرکبیر، تهران، ۱۳٤۵ش.

تاریخ الرسل و الملوک: محمدبن جریر طبری، صادق نشـاًت، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، تهران، ۱۳۵۱ش.

تاریخ سیاسی اسلام: حسن ابراهیم حسن، ابوالقاسم پاینده، انتشارات جاویدان، تهران، ۲۵۸ ش.

تاریخ سیاسی اسلام: نعمت الله قاضی، انتشارات پیروز، تهران، ۱۳۶۹ش.

تاریخ سیستان: مولف ناشناس، بتصحیح ملک الشعراء بهسار، انتشارات زوار، تهران، ۱۳۱٤ش.

تاریخ شیعه و فرقه های اسلام: محمد جواد مشکور، انتشارات اشراقی، تهران، ۱۳۵۷ش.

تاریخ طبری: محمدبن جریر طبری، ابوالقاسم پاینده، بنیاد فرهنسگ ایران، تهران، ۱۳۵۲ش. تاریخ عسرب: فیلیپ حیشی، ابوالقاسم پاینده، انتشارات حقیقت، تبریز، ۱۳٤٤ش.

تاریخ گریده: حمدالله مستوفی، باهتمسام عبدالحسین نوائسی، انتشارات امیرکبیر، تهران، ۱۳۲۹ش.

تاریخ فخری: ابن طقطقی، محمد وحید گلسپایگانی، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، تهران، ۱۳۵۰ش.

تاریخ فِرق اسلامی: محمد نجمی زنجانی، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳٤۰ش.

تاریخ ملل و دول اسسلامی: کیارل بیروکلمان، هیادی جزایبری، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، تهران، ۱۳٤٦ش.

تاریخ و فرهنگ: مجتبی میشوی، انتشارات خوارزمی تهسران، ۱۳۵۲ش.

تاریخ یعقویی: احمدبسن ابسی یعقوب، محمد ابراهیم آیستی، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، تهران، ۱۳٤۳ش.

تجارب السلف: هندوشاه نخجوانی، بسه اهتسام عسباس اقسبال، انتشارات طهوری، تهران، ۳٤٤ ش.

ترجمهٔ تاریخ طبری: ابوعلیِ محمد بلعمی، بــه اهتمـام صحمد جـواد مشکور، تهران، ۱۳۳۷ش.

ترکستان نامسه: بارتولید، کبریم کشاورز، انتشارات بنیاد فرهنسگ، تهران، ۱۳۵۲ش.

تفسیر روح الجِنان و روح الجنان: جمال الدین شیخ ابوالفتسوح رازی، تصحیح و حواشس حاج سیرزا ابوالحسن شعرانی و علی اکبر غفاری، انتشارات اسلامید، تهران، ۱۳۸۲ق. تفسیر شریف لاهیجی: با تصحیح و مقدمه محمد ابراهیم آیسی، انتشارات علمی، تهران، ۱۳٤۰ش.

تفسیر طبری: محمدبن جریر طبری، بتصحیح و اهتمام حبیسب یغمائی، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۳۹-۱۳۶۲ش.

تفسیر نوین قرآن: محمدتقی شریعتی، انتشارات دفتر نشسر فرهنگ اسلامی، تهران، ۱۳۵۶ش.

#### 7

جاویدان نامه: فضمل الله حروفی، نسخه خطی کتابخانه کمبریج، بشماره Ee: 1/۲۷

جزمیت فلسفه حزبی: (نقدی بر کتاب اسلام در ایسران پطروشفسکی) ابوذر ورداسبی، انتشارات قلم، تهران، ۱۳۵۷ش.

جزیه در اسسلام: دانیسل سی دنت، محمد علمی موحد، انتشارات سروش، تبریز، ۱۳۶۰ش.

جهان اسلام: برتولد اشپولر، قمر آریان، انتشارات امیرکبیر، تهسران، ۱۳۵٤ش.

جهان فروری: بهرام فسره وشسی، انتشسارات کاریسان، تهسران، ۱۳۹۶ش.

جنگ های ایران و روم: پروکوپیوس، محمد سعیدی، بنگاه ترجمسه و نشر کتاب، تهران، ۱۳٤۷ش.

جواهرالولایه: آیت الله بروجردی کاظمینی، انتشارات حامد، قم، ۱۳۶۰ش. Č

حبيب السير: خواندمير، با مقدمه جلال الدين همائي، انتشارات خيام، تهران، ١٣٣٣ش.

حلاج: على ميرفطروس، چاپ چهاردهم، انتشارات نيما، آلمان، ١٩٩٨.

ż

خاندان نویختی: عباس اقبال آشتیانی، انتشارات طهوری، تهران، ۱۳٤۵ش.

ķ

درس هانسی در بارهٔ اسلام: گلدزیهر، علینقسی مسنزوی، انتشسارات کمانگیر، تهران، ۱۳۵۸ش.

دین و جامعد: حمید عنایت، انتشارات موج، تهران، ۱۳۵۲ش.

ز

زندگانی محمد: محمد حسنین هیکل، ابوالقاسم پاینده، انتشارات أمیرکبیر، تهران، ۱۳۵۵ش.

زمین در فقه اسلامی: حسسن مدرسی طباطسبائی (۲ جلسد): انتشارات دفتر نشر فرهنگ اسلامی، تهران، ۱۳۹۰ش.

زین الاخبار، ابوسعید عبدالحی گردیزی، تصحیح و تحشیه عبدالحی حبیبی، بنیاد فرهنگ، تهران، ۳٤۷ش.

υ

سفينــة البحار: شيخ عباس قمى، انتشارات سنائى، تهران، ١٣٨٢ق.

سه مقاله در باره بردگی: پطروشفسسکی و آبلیایف، سیروس ایزدی، امیرکبیر، تهران، ۱۳۵۹ش.

سیرت رسول الله (سیرة النبی): ابن هشام، رفیع الدیسن اسحق بن محمد همدانی ( ۲ جلد) با تصحیحات جدید و مقدمه دکتر اصغر مهدوی، انتشارات خوارزمی، تهران، ۱۳۹۱ش.

#### ۺ

شرايع الاسلام في مسائل الحلال والحرام: نجم الدين جعفرين حسن محقق حلى، انتشارات دانشگاه تهران، ١٣٥٢ش.

شرح لمحه: شهید ثانسی، انتشارات اسملامیه، تهمران، ۱۳۸۰ق.

شرح نهج البلاغه: ابس ابس الحديد، چاپ دارالفكر، بيروت، ١٩٤٥.

شیعه در اسلام: سید محمدحسین طباطباتی، انتشسارات دارالتبلیم اسلامی، قم، ۱۳۶۸ش.

#### ط

طبقات الكبرى: ابوعبدالله محمدبن سعد، قاهره، ۱۳۵۸ق. طبقات ناصرى: قاضى منهاج السراج جوزجانى، تصحيح و تعليق و تحشيه عبدالحى حبيبى، انجمن تاريخ افغانسستان، كابل، ۱۳٤٢ش.

طلوع انفجار (پیام و پیامآور): علی اصغسر حماج سیدجوادی، انتشارات جنبش، تهران، ۱۳۵۸ش. ٤

العبر (تاریخ ابن خلدون): ج ۱، عبدالمحمد آیستی، مسوسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی، تهران، ۱۳۹۳ش.

علمل الشرایع: ابن بابویه ( معروف به شیخ صدوق)، انتشارات اسلامیه، تهران، ۳۶۶ش.

#### ف

فارسنامه: ابن بلخی، بکوشش وحید دامغانسی، انتشارات فراهانی، تهرأن، ۱۳٤٦ش.

فتوح البلدان: احمدبس يحيى البلاذري، آذرتاش آذرنوش، بنياد فرهنگ، تهران، ١٣٤٦ش.

فِرق الشیعه نوبختی: ترجمه ابومحمد حسن بن موسی بخامه محممد جواد مشکور، بنیاد فرهنگ، تهران، ۱۳۵۳ش.

الفرق بین الفرق (تاریخ مذاهب اسلام): عبدالقاهر بغدادی، محمدجواد مشکور، انتشارات حقیقت، تبریز، ۱۳۳۳ش.

فرهنگ ایرانی پیسش از اسلام: محمد محمدی، انتشارات تبوس، تهران، ۱۳۷٤ش.

الفصل في الملل والاهواء والنحل: ابس حزم اندلسي، طبع الاديب مصر، ١٣٢٠ق.

#### ق

قرآن: ترجمه الهبي قمشه اي، انتشبارات جاريدان، تهبران، ١٣٥٠.

#### ک

کامل (تاریخ بزرگ اسلام و ایران): عزالدین ابن اشیر، عسباس خلیلی، انتشارات کتب ایران (علمی)، تهران، بی تاریخ

كتاب الخراج: القاضى ابى يوسف يعقوب بن ابراهيم، قاهره، ١٣٥٢ق. كتاب الخراج: يحيى بن آدم القرشى، طبع ليدن، ١٨٩٥.

کشف الاسرار وعده الابرار: رشیدالدین ابوالفضل میبدی (۳ جلد)، چاپ دانشگاه تهران، تهران، ۱۳۲۱ و ۱۳۳۸ و۱۳۳۹ش.

#### ۴

ماجرای سقیفه: محمدرضا المظفری، منوچهر سعیدی، کتابفروشی جعفری، تهران، ۱۳۵۹ش.

مالک و زارع در ایران: ۱. ک. س. لمبتون، منوچهر امسیری، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، تهران، ۱۳٤۵ش.

مالکیت و اسلام: سید محمود طالقانی، انتشارات مسجد هدایت، تهران، ۱۳۳۳ش.

مالکیت، کار و سرمایه از دیدگساه اسلام: حبیب الله پایدار (ح. پیمان)، انتشارات تشیع، تهران، ۱۳۵۹ش.

مختصرالبلدان: ابن فقیم، ح. مسعود، انتشارات بنیاد فرهنگ ایران، تهران، ۱۳٤۹ش.

مجمع البيان في تفسير القرآن: شيخ ابوعلى ابوالفضل الطبرسي، چاپ بيروت، ١٣٨٠ق.

مجمل التواريخ و القصص: مولف ناشناس، تصحيح ملك الشعراء بهار، انتشارات خاور، تهران، ١٣١٨ش. محمد، خاتم پیغمبران: مقاله مرتضی مطهری، انتشارات حسینیه ارشاد، تهران، ۱۳٤۷ش.

معانی الاخبار: ابسن بابویه (معروف به شیخ صدوق)، انتشارات اسلامیه، تهران، ۱۳٤۷ش.

معراج السعاده: ملا احمد نسراقی، انتشسارات رشبیدی، تهسران، بی تاریخ.

مقدمه: ابسن خلدون، محمد پروین گنابادی، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، تهران، ۱۳۶۵ش.

ملاحظاتی در تاریخ ایران: علی میرفطروس، چاپ سوم، انتشارات نیما، آلمان، ۱۹۹۸.

الملل و النحل: ابوالفتح محمدبن عبدالكريم شهرستاني افضل الديسن صدر تركه اصفهاني، طبع تهران، ١٣٢١ش.

منتخب التواریخ: حاج محمد هاشم خراسانی، انتشارات علمی، تهران، ۱۳۵۲ش.

میراث ایران: مجموعه مقالات خاورشناسان انگلیسی، ترجمه محمد معین، عزت الله خاتمی و...، بنگاه ترجمه و نشر کستاب، تهران، ۱۳۵۲ش.

#### ن

نشریهٔ دانشکده ادبیات و علوم انسانی دانشگاه تبریز: سال اول، شماره ٤، تبریز، تیرماه ۱۳۲۷ش؛ سال ۲۶، شماره ۱۰۱، تبریز، ۱۳۵۱ش.

نشریهٔ دانشکدهٔ معقول و منقول دانشگاه مشهد: شمارهٔ ۱، مشهد، ۱۳٤۷ش. نفائس الفنون في عرايس العيون: شمس الدين محمد آملي، انتشارات اسلاميه، تهران، ١٣٧٩ق.

نهج البلاغه: حضرت على، فينض الإسلام (٦ جلند)، تهران، بى تاريخ.

نهج البلاغه ( سخنان على): جواد فاضل، انتشارات علمى، تهران، ١٣٥٠ش.

نهج الفصاحه: حضرت محمد، ابوالقاسم پاینده، انتشارات جاویدان، تهران، ۱۳۵۵.

و

الوزراء والكتاب: محمدين عبدوس جهشياري، ابوالفضسل طباطبائي، انتشارات خاور، تهران، بي تاريخ.

وفاء الوفاء باخبار دارالمصطفى (تاريخ مدينه المنوّره): سمهودي، قاهره، بي تاريخ.

ي

یشت ها: ابراهیم پورداوود، انتشارات طهوری، تهران، ۳٤٧ش.

Lammens, N.C.H: République Marchande, Beyrout, 1910.

Rodinson Maxime: Mahomet, Paris, 1961.

Watt, W. Montgomery: Mahomet à la Mecque, Paris, 1958.

Watt, W. Montgomery: Mahomet à la Médine, Paris, 1959.